
ATRAS  Volume 7(1), pp.  403-414                                           15/01/ 2026 ISSN: 2710-8759/ EISSN: 2992-1376  

 

403 
Atras Journal/ 2025, published by the University of Saida, Dr. Moulay Tahar, Algeria 

This is an Open Access Article under The CCBY License  

 
Citer cet article: 

Benchennouf, H.(2026). La chanson comme vecteur interculturel. ATRAS Revue, 7(1), 403-414. 

https://doi.org/10.70091/Atras/vol07no01.28   
Email: 1  benchennoufhouda@gmail.com 

La chanson comme vecteur interculturel  
 

 

Benchennouf Houda1  

Mila, Algérie -Centre universitaire Abdelhafidh Boussouf1 

 

 
Reçu : 15/ 05/ 2024                Accepté : 07 / 07/ 2025                          Publié : 15 / 01 / 2026 

 

 
Résumé 

La communication est une activité sociale. Au sein d'une même communauté, on communique à travers un 

système linguistique (la langue) et aussi immanquablement à travers un code sous-jacent et tacit. Pour 

communiquer efficacement via une langue donnée, on est enclin à considérer les deux corollaires, à savoir : 

la langue et la culture. Car, cette dernière - bien que seconde - n’est toutefois pas secondaire. Afin de 

sensibiliser les apprenants en phase d’initiation à la langue française vis-à-vis de cette variable, nous avons 

pensé à l’exploitation de la chanson comme vecteur de l’interculturel en classe de quatrième année 

primaire. Cette démarche transversale s’est étalée sur un mois (semi-longitudinale) et a eu pour effet de 

développer des qualités et valeurs qui prônent l’ouverture, la tolérance et l’empathie envers l’Autre chez 

nos petits écoliers appartenant à la wilaya de Béjaia. Pour collecter nos données empiriques, nous avons 

opté pour l’observation non participante ainsi que pour le questionnaire comme outil d’investigation 

(susceptible de cibler un grand public). 

Mots clés: chanson francophone, culture, éducation, interculturel, langue 

 ملخص
التواصل هو نشاط اجتماعي، فداخل نفس المجتمع نتواصل من خلال نظام لغوي )اللغة(، وأيضًا لا محالة من خلال رمز 
ضمني وصامت )الثقافة(. وللتواصل بفعالية عبر لغة معينة، نميل إلى اعتبار العنصرين المرافقين، وهما: اللغة والثقافة، فالثقافة 

ست أمرًا ثانويًا بالمعنى الدوني. ولزيادة وعي المتعلمين في مرحلة البدء بتعلم اللغة الفرنسية لي –على الرغم من كونها ثانوية–
بهذا المتغير، فكرنا في استغلال الأغنية كوسيط للتفاعل بين الثقافات في الصف الرابع الابتدائي، حيث امتدت هذه المقاربة 

ات وقيم تشجع الانفتاح والتسامح والتعاطف مع الآخر لدى الشاملة على مدى شهر )شبه طولي(، وأسفرت عن تطوير صف
 تلاميذنا الصغار الذين ينتمون إلى ولاية بجاية. ولجمع بياناتنا التجريبية، اخترنا الملاحظة غير المُشارِكة، وكذلك الاستبيان كأداة 

 للتحقيق )قادرة على استهداف جمهور واسع(. 
 .، اللغةالتفاعل بين الثقافات الثقافة، التعليم، ،الفرنكوفونية الأغنية :كلمات مفتاحية

 

 

https://doi.org/10.70091/Atras/vol07no01.
mailto:benchennoufhouda@gmail.com


BENCHENNOUF Houda                                                                                           Atras      15/01/2026 

 

404 
 

 

Introduction 

Depuis le mythe de Babel, le langage humain a été sujet à d’incessantes  

démultiplications. Aujourd’hui encore, le globe terrestre connaît une prolifération de langues. 

Ce nouveau scénario sociolinguistique exige un contact  continu et dynamique entre les langues 

et aussi -nécessairement- entre les Cultures.  

Face à cette diversité linguistique et socioculturelle, l'interculturalité s'impose, non plus 

comme une piste à emprunter, mais comme une  nécessité incontournable (Blanchet, 2004).  

Elle sous-tend des valeurs universelles basées sur l'estime de soi et le respect de l'autre 

dans sa dignité. Elle encourage l'ouverture et l'échange pacifique entre les races. En un mot, 

elle consacre la valorisation  impartiale de l'homme. 

Actuellement, les méthodologies interculturelles sont une composante essentielle de la 

didactique des langues. Il importe de préciser que, nous entendons par 'pratiques 

interculturelles' des stratégies pédagogiques favorisant la cohabitation pacifique entre des êtres 

appartenant à diverses cultures. 

La mise en lumière de la dimension interculturelle en didactique  n'a pas pour visée  une 

stratification des  connaissances culturelles et encore moins une focalisation sur l'aspect affectif 

et symbolique  d'une Culture donnée (Pretceille, 1975).  

Les méthodologies interculturelles invitent  tout un chacun à « lire les cultures » 

(Bonoli, 2008) et  à en appréhender l'esprit pour une vie harmonieuse avec soi et avec les autres 

(Leleu-Galland & Ghrenassia, 2019).  

Or, la différence est souvent mal perçue, tant par l’individu que par son entourage, faute 

d’outils pour dépasser les clichés sociaux. 

En effet, la diversité culturelle en Algérie peut ne pas être qu’enrichissant. Par moments, 

elle peut devenir stigmatisante ou à un degré moindre inhibitrice ou handicapante pour nos 

jeunes apprenants. Ces derniers redoutent le changement et l’ouverture à l’Autre, comme s’il 

n’était pas possible de s’ouvrir à d’autres cultures sans perdre une partie de soi ou même de se 

perdre totalement par un mouvement fusionnel des cultures. 

Ainsi placée face à un dilemme, nous nous permettons de s’interroger à la suite de 

Jullien (2021) comment se tenir « hors de soi » et en même temps « ex-ister » pour pouvoir 

finalement vivre à deux ? 

 Pour assurer une « cohabitation culturelle » (Anghel et al ., 2010) pacifique entre les 

membres d'une même société qui ont des langues et des « sub-cultures »  dites aussi des sous 

cultures coexistantes au sein d’une même société (Pretceille, 1975), la dimension interculturelle 

se propose comme une solution possible pour éviter d'éventuels conflits (Beacco, 2000 ; 

Dumont, 2001). 

L'école  est  une société en miniature. Vu sous cet angle, il est impératif d’initier les 

apprenants à la dimension interculturelle. Ceci d’une part. D’autre part, on doit leur  apprendre 

les savoirs culturels relatifs aux langues enseignées.  



La chanson comme vecteur interculturel                                                                            ATRAS   7(1), pp. 403-414 

  

405 
 

Mais il faut surtout, leur apprendre des pratiques interculturelles susceptibles de réduire (un tant 

soit peu) l’abîme artificielle qui les sépare  de l’Autre (Zarate, 2012). 

L'objectif de notre étude est de développer des pratiques interculturelles à travers des 

activités scolaires et parascolaires.  

Dans cette optique, nous avons pensé à réaliser avec les apprenants de quatrième année 

moyenne une expérimentation qui consiste à organiser et à réaliser un chant en chœur portant 

sur le nouvel an amazigh (yennayer), occidental (français, anglais) et arabe.  

Car, nous estimons que l'adoption d'une attitude interculturelle nécessité la mobilisation de tout 

le corps (et de l’âme aussi) de l'apprenant, chose que garantit le chant.  

Au cours de ce travail, nous tentons de répondre au questionnement suivant : Quel est 

l’impact de l’adoption d’une approche interculturelle sur les aspects intellectuels, interactifs, 

mentaux et sociaux de nos jeunes apprenants de quatrième année primaire? 

Il convient de préciser que, si l'interculturalité est reconnue comme nécessaire (Blanchet, 

2004), son opérationnalisation via des supports artistiques comme la chanson reste peu 

explorée en contexte algérien. 

 

Revue de Littérature 

       Sans prétendre être à l’origine des recherches alliant chanson et interculturalité, nous 

espérons être un nouveau commencement qui permettra à d’autres d’y voir plus clair en matière 

de culture et d’étudier comment cette approche affecte la persistance des compétences 

interculturelles sur 6 mois. 

 En effet, nous avons pu relever certains travaux algériens ayant traité de cette binomie 

(la chanson et la culture). Nous citons à titre indicatif ceux de : 

-Saci et Kassama (2023). Enseigner l'interculturel à travers la comptine : quelles 

pratiques ? 

          -Bouhali. Let Femmam .C (2023). La chanson comme dispositif pédagogique pour 

l'installation de la compétence interculturelle. 

         Notre étude s'appuie sur le modèle des savoirs interculturels de Byram (1997), articulant 

la dimension linguistique et celle communicative (interagir efficacement et surtout 

respectueusement avec l’Autre). 

 

          Nous tenons à préciser que l’originalité de notre travail réside dans le fait que, 

contrairement à Bouhali et Femmam (2023) focalisés sur la compétence, notre protocole évalue 

l'impact sur la créativité et la coopération via une grille critériée. 

 Cela, dépasse de loin la simple interprétation de changements observables (recuilis à 

travers l’observation non participante) hétérogènes. 

La Culture 

La langue a  une dimension intrinsèquement    fonctionnelle et socialisante. Elle est 

l’outil de communication privilégié. Il est désormais admis que la notion de langue est 

intimement liée, voire indissociable de celle de Culture. Benveniste (1960)  les qualifie de deux 

facettes d’une même médaille.  



BENCHENNOUF Houda                                                                                           Atras      15/01/2026 

 

406 
 

L’enseignement/apprentissage d’une langue étrangère a une visée nécessairement 

communicative. Puren (2002) soutient que le développement d’une compétence communicative 

ne peut se faire sans la maitrise d’une compétence socioculturelle qui en est une composante 

incontournable. 

Pour De Saussure (1916), la langue est un système de signes. Le signe est doté d’une 

double valeur : dénotative (objective) et connotative (subjective). 

Cette dimension implicite et connotative est rendue au fait que certains vocables véhiculent 

plus que d’autres des connotations culturelles (exemple : le sable dans les régions sahariennes, 

le burnous dans les régions des  hauts plateaux  en Algérie …). 

Galisson (1987) appelle ces entités à valeur subjective  des mots à charge culturelle 

partagée  ou encore « des lexicultures ». 

Ces lexicultures (ex: 'burnous') dans les chants sélectionnés serviront de déclencheurs 

pour déconstruire les stéréotypes en classe. 

 

Nous nous permettons d’avancer qu’un  locuteur compétent d’une langue (qu’elle soit 

étrangère ou native) doit remplir une double condition : 

- Primo, maitriser l’aspect linguistique de cette langue, qui est indissociable de son référentiel 

culturel (exemple : dans le dictionnaire, le burnous  est un manteau en laine, sans manche avec 

une capuche pointue, d’origine berbère. Or qu’en Algérie, le burnous est souvent symbole de  

virilité, et parfois de prestige ou encore de pouvoir). 

 Rappelons au passage que nous appréhendons le symbole comme une entité  

symbolique appartenant au domaine de la Culture (anthropologique) érigée du patrimoine 

ancestral. 

 A travers cet exemple, il est mis à l’évidence que le signe linguistique n’est pas 

toujours «transparent » au sens de monosémique (renvoyant exclusivement à un unique 

référent). Mais il est souvent «opaque» en ce sens où il est riche en associations (Galisson, 

1987). 

- Secundo, être conscient  des contingences spatio -temporelles et situationnelles qui sous -

tendent la mise en fonctionnement d’une langue donnée (les valeurs caractéristiques de la 

chevalerie, très prisées autrefois,   sont dépassées de nos jours). De même que la prise  de thé 

en Angleterre et au Sahara (en Algérie) n’obéissent pas aux mêmes pratiques et rituels. 

Le respect de ces exigences est la  condition sine  qua non  pour entretenir une 

communication équilibrée. Sans quoi, le locuteur non averti aura tendance à utiliser son propre 

système référentiel pour interpréter le message de l’Autre. 

Cela a pour effet de brouiller la communication et d’engendrer des interférences, des 

quiproquos, des hiatus qui risquent de contaminer - gravement- la situation de communication 

voire, de la bloquer. 

Car, du fait du  non isomorphisme des langues, deux mots pris dans deux systèmes 

linguistiques différents renverraient rarement à la même chose (Galisson, 1987). 



La chanson comme vecteur interculturel                                                                            ATRAS   7(1), pp. 403-414 

  

407 
 

 Il parait judicieux de préciser que, «Toute  approche d’une culture est donc  toujours 

relative et partielle puisque, aucun groupe, aucun individu ne peut prétendre représenter à lui 

seul la totalité de la culture. Il n’existe pas au niveau culturel, de prototype» (Abdallah-

Pretceille, 1975, p.168). 

Ce qui revient à dire que, la Culture est une notion fluctuante, dynamique et mutante. 

Aujourd’hui encore sa teneur ainsi que ses limites sont loin d’être fixés. Tout au moins, la 

notion de culture « implique au moins, une pluralité de codes ayant tous la même dignité» (De 

Carlo, 1998, p.34). 

Les motifs de choix du public 

Pour Montessori (1958) la tranche d’âge entre  sept et douze ans constitue un moment 

propice pour apprendre la Culture et élargir les expériences « sociales»» de l’enfant. Cette 

période correspond, dans le système éducatif algérien, à l'émergence des identités plurielles 

(arabophone/amazighe/francophone), comme l'observe Kadri (2018). 

Car la culture est d’une importance capitale dans la construction de l’identité 

individuelle et collective de l’apprenant. Etant donné qu’elle n’est pas une « essence » mais 

« une construction » (Halpern, 2016). 

L’identité se fonde sur une double dimension : la relation avec soi et celle avec les 

Autres (Massonat, 1990).  

Abdallah-Pretceille (1975; 2008) insiste sur le fait que l’apprenant doit d’abord 

maitriser sa Culture, avant d’être confronté à la Culture de l’Autre tout en prenant garde de ne 

pas se perdre dans les méandres  de la comparaison entre les deux systèmes culturels. 

Dans cette optique, le document d’accompagnement du programme de français au cycle 

primaire avance  que : 

L’enseignement du français prend en charge les valeurs identitaires, intellectuelles et 

esthétiques en relation avec les thématiques nationales et universelles. Ainsi, à travers 

les textes de français, l’apprenant est en mesure de s’approprier les principes de 

l’Algérianité et d’exprimer sa fierté et son respect pour les symboles qui les incarnent. 

(Document d’accompagnement du programme de français au cycle primaire. 2016, p. 4) 

A travers les textes préconisés dans les manuels scolaires de 4ème année scolaire, les 

concepteurs visent à développer une approche culturelle basée sur la découverte de soi-même, 

partant du principe de : se connaitre soi-même pour mieux connaitre les autres. Toutefois, cette 

tentative d’appréhension de la Culture demeure purement théorique s’éloignant -de ce fait- de 

l’approche actionnelle proclamée dans nos écoles. 

De même que, la découverte des langues étrangères se fait in vitro, ôtant ainsi à son 

enseignement/ apprentissage l’authenticité (support authentique) et l’aspect réel (tant 

recherchés dans le cadre communicationnel actionnel). 

 

 

 



BENCHENNOUF Houda                                                                                           Atras      15/01/2026 

 

408 
 

Les motifs de choix du support (la chanson)  

Depuis la civilisation Hellénique, la chanson occupait une place de choix dans la vie de 

tous les jours. Elle assurait un rôle d’initiateur à la vie, de préservateur de l’Histoire (ou des 

histoires) et d’inducteur au savoir.  

Si bien que l’Iliade et l’Odyssée d’Homère chantées par les troubadours demeurent -

aujourd’hui encore- des œuvres inégalées. 

 La chanson est imprégnée d’un caractère léger, qui a pour longtemps, contribué à son  

éloignement  du champ de la didactique. 

 Elle a été souvent taxée de support futile, souvent considéré comme une source d’amusement, 

de distraction contrant sur ce point le domaine scolaire (réputé être celui du sérieux et de 

l’assiduité).  

Toutefois, nous estimons que ce support convient parfaitement à de petits apprenants  

tentés par ce qui est décontractant et ludique. 

 Calvet (1980) la définit en ces propos « C’est un genre spécifique dans lequel les 

éléments linguistiques et extralinguistiques sont étroitement liés et se combinent. Donc, c’est 

un mélange de linguistique, de mélodie et de rythmique» (p.23). 

De par sa construction à la fois linguistique et artistique, la chanson permet de capter 

l’attention de l’apprenant et de nourrir sa motivation pour l’apprentissage de la langue et pour 

l’appréhension de sa Culture. 

         En ce sens où elle sollicite le cognitif (linguistique) et l’affectif (à travers l’imagination 

convoquée par son aspect artistique).  

          Ce qui en fait un support idéal pour approcher une langue ou une culture données. 

Pratx (1999)  qualifie la chanson de support authentique. Pour Cuq et Gruca (2017), un 

support authentique est celui qui n’est pas spécialement conçu pour des usages pédagogiques. 

C’est pourquoi nous avons pensé à la chanson du nouvel an (non conçue à visée pédagogique). 

La chanson implique la mobilisation de différentes formes de mémoires (visuelle, 

auditive, corporelle, spatio-temporelle, gestuelle, etc.). C’est en ce sens que Gardner, Mourlon 

et Taussig (2010) avancent que : 

Il est probable qu'une personne qui a une intelligence musicale sera attirée par la 

musique et y réussira. Mais l'exécution musicale requiert d'autres intelligences que 

l'intelligence musicale (par exemple, l'intelligence kinesthésique et les intelligences 

personnelles), de même que l'intelligence musicale peut être mobilisée pour des 

domaines autres que la musique au sens strict (comme la danse ou la publicité). 

[…] Au cours du processus de socialisation, des rapports s'établissent 

principalement entre l'individu et les différents domaines de la culture. (p.412) 

C’est en prenant appui sur la psychologie cognitive que nous avons choisi de travailler 

sur la chanson. Vu que cette dernière assure plusieurs rôles, parmi lesquels : 



La chanson comme vecteur interculturel                                                                            ATRAS   7(1), pp. 403-414 

  

409 
 

-Un rôle affectif et sentimental. Car la chanson rappelle des souvenirs positifs liés à la  

berceuse. 

-Un rôle de vecteur culturel. 

-Un rôle de stimulateur de mémoires et d’intelligences variées qui convient à plusieurs styles 

d’apprentissage. 

-Un rôle de socialisateur permettant l’insertion fluide de l’individu au sein d’un groupe donné. 

Méthodes et matériels 

Nous avons réalisé une expérimentation auprès de 12 apprenants de 4ème année primaire 

(âgés en moyenne de dix ans). Ils appartiennent à l’école primaire El Amir Abd El Kader de 

Tichy à Béjaia et sont  répartis en deux groupes (expérimental et témoin).  Chacun d’eux 

compte six enfants (trois garçons et trois filles). La répartition aléatoire a été stratifiée selon le 

genre et les résultats scolaires. 

Les apprenants du groupe expérimental ont bénéficié de l’apport d’une période 

d’initiation à la culture appartenant à la langue visée (en fonction de la langue de la chanson) 

médiatisée par l’enseignant. 

En effet, nous avons consacré 25 minutes avant d’entamer chaque activité de chant 

programmée (En tout, quatre séances relatives aux quatre langues ciblées : arabe, français, 

anglais, amazigh) pour donner un aperçu sur la culture appartenant à chacune des langues 

abordées.   

Le thème de ces chansons est la fête du nouvel an. Elles sont réalisées  en plusieurs 

langues: l’arabe, le kabyle, le français et l’anglais.  

Instrument de recherche 

Pour cela, nous avons utilisé un vidéoprojecteur, des images et un ordinateur portable. 

Ces outils nous ont permis de réaliser des projections et de créer une simulation de la réalité et 

aussi d’approcher la culture ciblée de façon plus réelle. 

Procédure de recherche 

Un pré-test mesurant la créativité/coopération a été administré pour établir un état 

initial. 

La réalisation de l’expérimentation s’est étalée sur la durée d’un mois avec trois séances 

hebdomadaires consacrées à chaque Culture. Donc au total, nous avons fait douze séances 

réparties en quatre semaines. 

 Le déroulement de ces séances est explicité dans ce qui suit : 

Durée : 25 min d’initiation à la Culture (Eveil de l’intérêt). 

Public concerné : Les apprenants du groupe expérimental. 

Document : Support audio- visuel. Il joue le rôle de libérateur langagier.  

Compréhension orale : Comprendre le document présenté en vue  de s’exprimer oralement 

pour dire ce qui a attiré son attention (positivement ou négativement). 

 Production orale : L’apprenant s’exprime par rapport à sa représentation de la Culture en 

question. Il rapporte ce qui lui plait ou déplait en cette culture. 



BENCHENNOUF Houda                                                                                           Atras      15/01/2026 

 

410 
 

N.B : En cas de représentation négative, il faut expliquer à l’apprenant que ça reste un point de 

vue qui peut être véridique ou erroné. Et que sa conception négative d’une Culture émane de la 

non-compatibilité de cette dernière avec sa propre culture et qu’elle n’affecte en rien les 

locuteurs l’ayant comme langue endogène ou encore étrangère et seconde. 

 

Aussi, nous avons adressé un questionnaire à quarante enseignants  de français du cycle 

primaire (hommes et femmes) exerçant dans la wilaya de Béjaia.  

Cet outil de recherche a pour objectif de s’enquérir des pratiques déclarées des 

enseignants questionnés quant à l’enseignement de la  langue française en quatrième année 

primaire ceci d’une part. Il permet aussi de reconnaitre leurs représentations de la Culture 

d’autre part. 

Il s’agit là d’un questionnaire auto- administré (après test et validation) regroupant des 

questions fermées (sur l’échelle de Likert) et d’autres ouvertes sollicitant des réponses plus 

personnelles. 

Résultats 

Les résultats du questionnaire 

Les résultats ont révélé que 90 % des enseignants éprouvent des difficultés à identifier 

clairement la dimension interculturelle dans les manuels de 4ᵉ année primaire. Cette lacune suggère un 

besoin de formation pédagogique ciblée sur l’analyse interculturelle des supports didactiques 

Alors que 10 % des enseignants reprochent aux documents officiels de  proposer une 

approche interculturelle vague et à dominante purement théorique.  

Or, l’approche par compétence (actionnelle) suivie dans nos écoles insistent sur 

l’apprentissage par action (pratique) parce que plus durable (étant axé sur l’autonomisation et 

sur la métacognition). 

En ce qui concerne les manuels scolaires, 65 % des enseignants pensent que les manuels 

scolaires offrent des textes qui véhiculent des connaissances culturelles sur la langue (fêter 

l’anniversaire, aller à la plage, célébrer la journée de l’arbre, etc.) au lieu de favoriser une 

éducation interculturelle permettent réellement « le vivre ensemble » ou encore l’acceptation de 

l’Autre. 

35% des enseignants estiment que les concepteurs en voulant décontextualiser le texte 

de lecture (présenter des textes adaptés), ils l’ont dénaturé (dés-authentifié). Alors que les 

élèves  avaient tout à gagner   en  leur  proposant des textes authentiques. 

 Cela serait réalisable grâce à l’introduction de la technologie moderne et notamment 

internet. 

Les résultats concernant les pratiques interculturelles 

Les résultats des apprenants du groupe expérimental sont venus très satisfaisants 

contrairement à ceux du groupe témoin. En vue d’une vision claire des  données collectées, 

nous présentons le tableau synoptique suivant : 



La chanson comme vecteur interculturel                                                                            ATRAS   7(1), pp. 403-414 

  

411 
 

 

Tableau 1. Evaluation des critères chez les apprenants du groupe expérimental 

Groupe expérimental Très satisfaisant 

5 pts 

Satisfaisant. 

2,5à 4 pts 

Insatisfaisant. 

0 à 1,5 pts 

Les critères 

Créativité  66%  

Communication (verbale et para-verbale) 86%   

Coopération (l’organisation spatio-temporelle).  66%  

 

Tableau  2. Evaluation des critères chez les apprenants du groupe témoin 

Groupe témoin. Très satisfaisant. 

5 pts 

Satisfaisant. 

2,5à 4 pts 

Insatisfaisant. 

0 à 1,5 pts 

                                                              Les critères 

Créativité   16% 

Communication (verbale et para-verbale)  66%  

 Coopération ( l’organisation spatio-temporelle).  66%  

 

Nous tenons à préciser que, l’évaluation des critères choisis  est inspirée des travaux de 

Lamri (2018) qui énumère quatre compétences (créativité, communication, esprit critique et 

coopération) comme étant des conditions  novatrices monopolisant le marché de la réussite 

professionnelle et sociale au 21 ème siècle.  

Dans le cadre de cette recherche, nous nous sommes limitée à l’analyse de trois d’entre 

elles par souci de rigueur et de fiabilité. Il s’agit entre autres des critères de : créativité, 

coopération et de communication. 

Discussion 

Les résultats obtenus au cours de cette expérimentation ont montré l’impact de 

l’adoption d’une posture interculturelle dans nos classes de FLE. En effet, cette démarche a eu 

des retombées positives relatives au groupe ayant bénéficié d’une initiation à la dimension 

interculturelle. 

A travers les résultats du groupe expérimental (contrairement à ceux du groupe témoin), 

nous pouvons avancer que la réalisation de cette tâche -bien que ludique en apparence- a eu des 

répercussions positives sur la posture des apprenants (le critère de créativité). 

Les difficultés des enseignants à identifier l'interculturel (90%) expliquent l'impact 

significatif de notre médiation pédagogique sur le groupe expérimental. 



BENCHENNOUF Houda                                                                                           Atras      15/01/2026 

 

412 
 

En effet, les apprenants se sont montrés très créatifs pour créer des costumes et pour 

gérer l’espace et le décor. Ils ont même fabriqué de petits monuments en papier (la statue de 

liberté, maqam Echahid,…) pour approcher de plus en plus la réalité.  

Les apprenants étaient très motivés par le travail collectif (le critère de 

coopération).Cette motivation a été observable à travers l’intérêt qu’ils accordaient à 

l’organisation et à la réalisation de cette activité et à travers le partage des tâches notamment 

pour le montage de la scène du spectacle et pour le décor.  

Ils s’entraidaient pour faire face aux «problèmes » survenus de façon intelligente 

repérable à travers l’exploitation de connaissances de diverses natures (déclaratives, 

procédurales,…) pour la réalisation du décor de la scène ainsi que pour l’organisation spatio-

temporelle de la présentation. 

Les apprenants ont tous travaillé dans un esprit d’équipe remarquable. Les écoliers 

doués et moins doués s’entraidaient sans complexes (ni d’infériorité, ni de supériorité). 

Comme nous avons pu remarquer que le chant en chœur a eu pour effet de mettre en 

confiance les apprenants timides et les a encouragé à prendre la parole et à intervenir 

efficacement auprès de leurs collègues pour réussir cet évènements.  

Le chant a ainsi permis de mettre nos apprenants timides sur «la même longueur 

d’ondes » avec les autres (au sens propre et au sens réfléchi de l’expression).Ils ont osé franchir 

le pas de la sociabilité sans peur ni gène. Ils se sont montrés plus confiants envers soi et envers 

les autres et plus disposés à communiquer (le critère de communication). 

Implications pédagogiques 

L’apprentissage par le biais de la chanson a aidé l’apprenant  à gérer son espace-temps 

et à coordonner ses efforts à ceux des autres (se construire des repères et des limites à travers le 

respect du rythme et de la rime). 

Au terme de cette expérience, nous avons été frappée par la motivation des élèves à 

apprendre les langues.  Comme nous avons été agréablement surprise par le  développement de 

valeurs nobles tel que : l’entraide (le partage des taches), la coopération (le travail en équipe), 

le sens de partage et de responsabilité (la répartition des taches), ainsi que le dévouement 

personnel pour un intérêt collectif. 

Reste à préciser que, le but de l’approche interculturelle  n’est pas d’approcher un idéal 

eudémonique, mais d’atteindre « un vivre-ensemble» pacifique avec l’Autre, susceptible 

d’éviter d’éventuelles dérives entre les Hommes. 

Encore, faut-il préciser qu’en classe de langues, les activités interculturelles doivent 

dépasser la phase d’acquisition de connaissances linguistiques, historiques, folkloriques, 

géographiques relatives à une langue étrangère, en vue de déboucher sur des pratiques 

interculturelles solidement assises. 

Conclusion 

Nous sommes enclins de conclure que, face à un inévitable contact facilité par la 

mondialisation, les experts  en éducation doivent mettre au point des approches interculturelles 



La chanson comme vecteur interculturel                                                                            ATRAS   7(1), pp. 403-414 

  

413 
 

qui dépassent le simple aspect symbolique et affectif de la culture  en vue d’opter pour une 

pratique interculturelle fondée sur une méthodologie congrue. 

Cette dernière doit se traduire à travers les documents officiels ainsi qu’à travers les 

manuels scolaires mis à la disposition  des acteurs pédagogiques.  

 Les décideurs doivent penser à impliquer -directement- les enseignants en leur 

proposant des formations en  approche interculturelle. Afin qu’ils puissent intervenir -

efficacement- dans l’éducation interculturelle des apprenants et d’intégrer dans les plans de 

formation continue des enseignants des modules sur l'analyse des lexicultures dans les supports 

authentiques (ex: chansons). 

Finalement, l’introduction de la chanson dans le contexte scolaire (en tant que vecteur 

linguistique et culturel) s’est avérée une bonne alternative à même d’initier nos jeunes 

apprenants à l’acceptation de tout ce qui n’est pas semblable à moi et à la cohabitation 

pacifique avec l’Autre.  

Elle a eu des effets bénéfiques sur le comportement des apprenants et sur leurs mental. 

Comme , elle a permis de pousser plus loin les apprentissages en les rapprochant réellement de 

ce qui se fait en société (donner vie aux apprentissages en les faisant sortir de leur cadre 

purement pédagogique).Bien que des corrélations fortes soient observées, d'autres facteurs 

(motivation intrinsèque, effet de nouveauté) pourraient expliquer en partie les résultats. 

Elle a aussi participé à l’insertion de certains apprenants (venus d’ailleurs) qui 

trouvaient du mal à s’ouvrir à leurs nouveaux collègues. 

À propos  de  l'auteure 

Benchennouf Houda, docteure en didactique du FLE (ayant suivi une formation en France sur 

la didactique de la lecture et de l’écriture). Maitre assistant B à l’université de Mila. Auteure de 

plusieurs articles sur la didactique de la lecture (notamment littéraire) et de l’écriture 

(notamment créative). Auteure d’un livre sur la lecture littéraire. https://orcid.org/0000-0002-

1393-8802 

Financement: Cette recherche n’est pas financée. 

Remerciements: Non applicable 

Originalité : Notre protocole évalue l'impact sur la créativité et la coopération via une grille 

critériée. 

Conflits  d’intérêts: Les  auteurs  ne  déclarent  aucun  conflit  d’intérêts.  

Déclaration sur l’intelligence artificielle: L’IA et les technologies assistées par l’IA n’ont pas 

été utilisées. 

Références 

Abdallah-Pretceille, M. (1975). Des enfants non-francophones à l'école : quel apprentissage ? 

quel français ? Armand Colin. 

Abdallah-Pretceille, M. (2008). Communication interculturelle, apprentissage du divers et de 

l’altérité. In Année européenne du dialogue interculturel : communiquer avec les 

langues-cultures [Conferenceproceedings]. Université Aristote de 

Thessaloniki. http://www.frl.auth.gr/sites/congres/Interventions/FR/Abdalahpretceille.p

df 

http://www.frl.auth.gr/sites/congres/Interventions/FR/Abdalahpretceille.pdf
http://www.frl.auth.gr/sites/congres/Interventions/FR/Abdalahpretceille.pdf


BENCHENNOUF Houda                                                                                           Atras      15/01/2026 

 

414 
 

Anghel, L., Farandjis, S., & Nowicki, J. (Eds.). (2010). La cohabitation culturelle. CNRS 

Éditions. https://books.openedition.org/editionscnrs/35818 

Beacco, J.-C. (2000). Les dimensions culturelles des enseignements de langues. Hachette Livre. 

Blanchet, P. (2004). L’approche interculturelle en didactique du FLE [Lecture notes]. Cours 

d'UED de Didactique du Français Langue Étrangère de 3e année de 

Licence. http://www.aidenligne-francais-universite.auf.org/IMG/pdf_Blanchet_inter.pdf 

Bonoli, L. (2008). Lire les cultures. Éditions Kimé. 
Calvet, L. J. (1980). La chanson dans la classe de français langue étrangère. CLE 

International. 

Cuq, J.-P., & Gruca, I. (2017). Cours de didactique du français langue étrangère et seconde. 

Presses universitaires de Grenoble. 

De Carlo, M. (1998). L'interculturel. CLE International. 

De Saussure, F. (1916). Cours de linguistique générale (C. Bally & A. Sechehaye, Eds.). Payot. 

Galisson, R. (1987). Accéder à la culture partagée par l’entremise des mots à C.C.P. Études de 

Linguistique Appliquée, (69). 

Gardner, H., Mourlon, J.-P., & Taussig, S. (2010). Les formes de l'intelligence. Odile Jacob. 

Halpern, C. (2016). Identité(s). L'individu, le groupe, la société (Nouv. éd.). Sciences 

Humaines Éditions. 

Jullien, F. (2021). Altérités. De l'altérité personnelle à l'altérité culturelle. Gallimard. 

Lamri, J. (2018). Les compétences du 21e siècle : Comment faire la différence ? Créativité, 

communication, esprit critique, coopération. Dunod. 

Leleu-Galland, E., & Ghrenassia, P. (2019). Dictionnaire du vivre ensemble. Nathan. 

Ministère de l’éducation nationale, Commission nationale des programmes, Groupe spécialisé 

disciplinaire du français. (2016). Document d’accompagnement du programme de 

français-cycle primaire. Office Nationale des Publications Scolaires. 

Montessori, M. (1958). De l’enfant à l’adolescent. Desclée de Brouwer. 

Pratx, P. (1999). Des chansons pour des situations de communication. Le Français dans le 

monde. 

Puren, C. (2002). Perspectives actionnelles et perspectives culturelles en didactique des 

langues-cultures : vers une perspective co-actionnelle co-culturelle. Langues Modernes, 

(3). 

Zarate, G. (2012). Représentations de l’étranger et didactique des langues. Didier. 
 

 

https://books.openedition.org/editionscnrs/35818
http://www.aidenligne-francais-universite.auf.org/IMG/pdf_Blanchet_inter.pdf

