
ATRAS  Volume 7 (1), pp. 483-493                                           15/01/ 2026 ISSN: 2710-8759/ EISSN: 2992-1376 

 

483 
 Atras Journal/ 2025, published by the University of Saida, Dr. Moulay Tahar, Algeria 

This is an Open Access Article under The CC BY-NC 4.0 

 

 

 

Citer cet article 

Amraoui, S. (2026). La reconnaissance d’Atiq Rahimi pour Syngué sabour entre : le Manifeste pour une 

littérature-monde en français et sa réception littéraire. ATRAS Revue, 7(1), 483-493. 

https://doi.org/10.70091/Atras/vol07no01.33  

 

Email: 1 samraoui@gradcenter.cuny.edu  

La reconnaissance d’ Atiq Rahimi pour Syngué sabour : entre le Manifeste 

« Pour une littérature-monde en français » et sa réception littéraire 

 Amraoui Siham1  

The Graduate Center, City University of New York (CUNY), États Unis 

 
Reçu : 17/ 11/ 2025                 Accepté : 15/ 12 / 2025                          Publié : 15/ 01 / 2026 

 

 

Résumé  

Cet article analyse la place d’Atiq Rahimi dans la littérature française et francophone contemporaine 

à partir de la réception critique de Syngué Sabour : Pierre de patience. Souvent catégorisé comme 

écrivain francophone d’origine afghane, Rahimi occupe pourtant un espace intermédiaire entre 

traditions narratives dites  orientales et des  formes littéraires associés au canon occidental. En croisant 

analyse textuelle et étude de la réception, l’article interroge les mécanismes de reconnaissance de la 

littérature francophone dans le champ littéraire français et met enévidence  les tensions entre l’idéal 

d’universalité littéraire et la lecture des œuvres francophones comme témoignages culturels ou 

politiques. 

Mots-clés : Francophonie, Littérature-monde, Manifeste pour une littérature-monde, prix littéraires, 

réception, reconnaissance 

  ملخص
يته سنغيه المعاصر من خلال تحليل التلقي النقدي لروا يتناول هذا المقال موقع الكاتب عتيق رحيمي في الأدب الفرنسي والفرنكوفوني

صبور: حجر الصبر. ورغم تصنيفه كاتبًا فرنكوفونيًا من أصل أفغاني، يُظهر المقال أن أعماله تتجاوز التصنيفات الأدبية التقليدية 
الأدبي  ة آليات التلقي داخل الحقلعبر الجمع بين تقاليد سردية شرقية وأشكال تعبير أدبية غربية. ومن خلال قراءة نصية ودراس

 والفرنسي، يسلّط المقال الضوء على التوتر القائم بين مفهوم العالمية الأدبية والنظرة إلى الأدب الفرنكوفوني بوصفه خطابًا ثقافيًا أ
 سياسيًا، مبرزًا حدود الاعتراف المؤسسي بالكاتب الفرنكوفوني.

 عالمي، جوائز أدبية، تلقي، اعتراف أدبي -بيان أدب عالمي،-فرنكوفونية، أدبكلمات مفتاحية: 
 

 

https://doi.org/10.70091/Atras/vol07no01.
mailto:samraoui@gradcenter.cuny.edu


Amraoui Siham                                                                                                                                         Atras  15/01/2026 

 

 
 

Introduction 

« Pour une ‘’littérature-monde’’ en français », c’est le titre de l’article publié dans le célèbre 

Journal Le Monde le 15 mars 2007, qui marque  l’apparition du Manifeste du  même nom. Ce texte,  

signé par 44 écrivains d’expression française à l’initiative de Jean Rouaud et Michel le Bris, a 

rapidement été présenté comme un moment décisif dans l’histoire littéraire récente  :  

Plus tard, on dira peut-être que ce fut un moment historique : le Goncourt, le Grand Prix du 

roman de l'Académie française, le Renaudot, le Femina, le Goncourt des lycéens, décernés le 

même automne à des écrivains d'outre-France. Simple hasard d'une rentrée éditoriale 

concentrant par exception les talents venus de la ‘périphérie’, simple détour vagabond avant 

que le fleuve revienne dans son lit ? Nous pensons, au contraire : révolution copernicienne. 

(Le Monde, 2007) 

Le Manifeste est : « l’émergence d’une littérature-monde en langue française consciemment affirmée, 

ouverte sur le monde, transnationale » (Étonnants Voyageurs, 2007). Il a été suivi par un recueil 

d’essais chez Gallimard, signé cette fois-ci par 27 écrivains avec la coordination de Michel Le Bris 

et Jean Rouaud (Brezault, 2014). 

Le concept de « Littérature - monde » en français  a suscité d’importants débats depuis son 

apparition et déclenche un grand débat sur la notion de « francophonie », dans le domaine littéraire, 

sociologique, politique et médiatique. On peut trouver même des articles qui définissent le Manifeste 

comme : « l’acte de décès de la francophonie », « un moment historique » et de révolution 

copernicienne » (Brezault, 2014, p. 35).   

L’apparition du « Manifeste » en 2007 intervient un an après la consécration de plusieurs 

écrivains francophones couronner  par de préstigieux  prix littéraires français , et  juste avant les 

élections présidentielles en France, Ce qui contribue à en  faire « un lieu de prises de position 

politiques et idéologiques, et bien sûr un catalyseur de recherches universitaires » (Porra, 2018, p. 9). 

L’année 2008  voit la distinction de plusieurs auteurs francophones par des prix littéraires 

français, comme si c’était une suite logique au Manifeste. On trouve le prix Goncourt pour l’auteur 

afghan Atiq Rahimi pour son roman Syngué sabour : Pierre de patience et Tierno Monénembo pour 

son roman Le roi de Kahel. Le point commun entre ces deux auteurs n’est pas seulement leurs prix 

mais également, leur exil en France : « Rahimi et Monénembo, qui récoltent les deux prix les plus 

prestigieux de l'automne, ont en commun d'avoir fui leur pays respectif pour échapper à la guerre et 

aux violences politiques » (Le Nouvelliste, 2008).  

En France, plusieurs auteurs d’expression française peinent à s’imposer et trouvent des 

difficultés à s’affirmer dans l’institution littéraire, à l’inverse d’ Atiq Rahimi,  écrivain et réalisateur 

afghan réfugié en France dans les années 1980 pour des raisons politiques .l’auteur  avait déjà écrit 

d’autres œuvres dans sa langue maternelle, le persan, mais Syngué sabour était son premier roman en 

langue française, il a même reçu le prix Goncourt en  2008. Il explique son choix : « Il me fallait une 

autre langue que la mienne pour parler des tabous» (Chouaki, 2010).  

Dans ce contexte, plusieurs questions se posent :  comment  justifier qu’un roman écrit par un 

auteur afghan, issue d’un pays non francophone et qui raconte  la guerre civile en Afghanistan puisse 

renconter un lectorat français, et surtout  arrive à trouver sa place dans un champ littéraire fortement  

hiérarchisé ? Qu’est-ce qui permet au roman de Syngué sabour : Pierre de patience d’être couronné 

par un prix littéraire comme le Prix Goncourt et  pourquoi  Atiq Rahimi occupe t – il une place 

singulière dans le champ littéraire français ?  

Pour répondre à toutes ces questions, il convient tout d’abors  de contextualiser ce prix 

Goncourt attribué à cet auteur .  Le roman de Atiq Rahimi parait un an  seulement après le Manifeste 



La reconnaissance de Atiq Rahimi pour Syngué sabour entre : « le Manifeste Pour une littérature-monde en français » et sa réception 
littéraire                                                                                                                                   ATRAS   7(1), pp. 483-493 

  

485 
 

pour une littérature- monde en français, il s’agira d’analyser dans un premier temps  s’il existe un lien  

logique entre ce prix et cette révolution copernicienne. Dans une seconde partie,nous examinerons   

si Syngué sabour : Pierre de patience, répond aux critères de récéption spécifiques permettant aux 

auteurs francophones d’obtenir une véritable reconnaissance auprès  de l’institution littéraire 

française et son lectorat. 

Atiq Rahimi et le Manifeste Pour une ‘’Littérature-Monde’’ en français :  

Un prix littéraire est considéré comme un encouragement octroyant une importance 

symbolique et financière pour l’écrivain couronné (Carré, 2012). Il est la : « distinction que l'on 

décerne à un auteur et qui, selon l'identité du donateur, est dotée d'un pouvoir plus ou moins grand 

d'illustration de l'œuvre primée » (Lapirre, 1981, p. 53). Chaque automne, l’Académie de Goncourt 

décerne son prestigieux prix littéraire à un auteur d’expression française.  

Les activités de l’académie de Goncourt étaient exclusivement parisiennes. Certains auteurs 

étrangers d’expression françaises sont vu éloignés du prix, pour la simple raison, qu’ils n’étaient pas 

français, comme c’est le cas de l’auteur suisse M. Binet Valmer qui, en 1906, qui s’est vu écarter de 

la compétition « en raison de la nationalité suisse de l’auteur » (Ducas, 2019, p. 354). Après quelques 

années, les prix commencèrent à être attribués à des auteurs étrangers d’expression française.  

Le manifeste de 2007 annonce « la "fin de la francophonie" et la "naissance d'une littérature-monde 

en français." C'est l'étrange disparité qui les reléguait sur les marges, eux 'francophones,' variante 

exotique tout juste tolérée" qui est dénoncée » (Le Monde, 2007).  

Nicolas Sarkozy, alors candidats à la présidentielle accorde son soutien aux 44 signataires. Il 

estime que c’est : « urgent de commencer à réfléchir à la création de chaires francophones, quasi 

inexistantes en France" et déploré une sorte de fuite des cerveaux littéraires vers les États-Unis 

(Maryse Condé, Alain Mabanckou et Achille Mbembe) : "La francophonie sauvée par l’Amérique ? 

Un comble ! » (Bessy & Khordoc, 2012, p. 9). Ce discours réaffirme implicitement que la France 

reste le centre de la Francophonie.  

Cependant, sur le plan littéraire ,  la notion de francophonie dans son sens profond désigne 

uniquement une littérature qui n’est pas française. Ce que confirme Véronique Porra :  

Le terme de « francophone », en particulier dans le domaine littéraire, désigne toujours l’autre. 

La signification varie dès lors en fonction de l’identité de celui qui l’emploie. L’autoexclusion 

a pour effet de renvoyer l’autre à son altérité et de fait à une forme de périphérie. Parler de 

littérature francophone en France revient le plus souvent à établir une distinction avec la 

littérature française. (Porra, 2018, p. 8) 

Ce Manifeste se donne  pour objectif de mettre en relief la diversité, quel que soit l’origine du 

texte, l’important était de raconter une littérature Monde, « sa rhétorique principale a pour objet 

d’exposer la notion de francophonie au démembrement et à l’ouverture de l’écrivain sur les 

bouleversements du monde » (Veldwachter, 2016, p. 120). Les signataires du Manifeste ne voulaient 

plus un « Centre » qui reconnaissait « la périphérie » par des prix littéraires. Cependant, comme l’a 

souligné Mengozzi le Manifeste n’a pas précisé de quel centre il s’agit, ni à quoi renvoie la notion « 

Monde » (Mengozzi, 2016).    

L'analyse de Porra montre que les frontières symboliques continuent de structurer le champ 

littéraire français, bien que le Manifeste pour une Littérature-Monde en français ait prétendu les 

remettre en question. L'objectif déclaré du Manifeste était de mettre en lumière la diversité au-delà 

des questions d'origine et de promouvoir une compréhension plus ouverte de la littérature mondiale. 

Ses écrivains  rejetaient l'idée d'un « centre » littéraire qui légitimerait une « périphérie » par le biais 



Amraoui Siham                                                                                                                                         Atras  15/01/2026 

 

 
 

de prix. Cependant, comme le suggèrent les remarques de Porra, cette position reste ambiguë, car le 

Manifeste ne définit pas clairement quel centre est remis en cause ni ce que recouvre la notion de « 

Monde ». Cette ambiguïté invite à une lecture prudente et limité  du Manifeste et invite à une 

évaluation plus réfléchie de son rôle au sein des hiérarchies littéraires existantes.  

La trajectoire de Rahimi au sein du champ littéraire français illustre ainsi ces ambiguïtés, et 

sa consécration institutionnelle n'efface pas entièrement la distinction symbolique mise en évidence 

par Porra. Un an après le Manifeste, et sous l’angle de cette « Littérature - Monde », Atiq Rahimi 

lauréat du prix Goncourt en 2008 pour son roman Syngué sabour : Pierre de patience apparait comme 

l’incarnation  exemplaire de cette ouverture, alors même que l’écrivain ne figure pas parmi les 

écrivains signataires du texte . Si cette consécration semble confirmer les objectifs du Manifeste, elle 

n'a pas pour autant résolu la tension entre l'intégration institutionnelle et la persistance des frontières 

symboliques au sein du champ littéraire identifiée par Porra. Rahimi puise dans l'imaginaire de son 

pays d'origine tout en s'inscrivant dans une perspective mondiale, mais sa réception reste marquée 

par les hiérarchies littéraires existantes. 

Le cas d’Atiq Rahimi est un peu différent de celui des auteurs de l’ancien espace colonial 

français. Il a adopté la langue française après avoir quitté l’Afghanistan et s’être exilé en France et 

non dans le cadre d’un rapport colonnial direct à la langue . Mais le point commun entre Atiq et ces 

auteurs francophones , ce sont leurs positions « ambivalentes » vis-à-vis de la langue française. Ils 

l’utilisent le français comme une langue d’expression en rejetant « l’idéologie coloniale ». Ce 

positionnement complique le rapport de l’écrivain à son identité et  à la culture littéraire française, 

comme le confirme Marie Desplechin et son avis lors de l’année de la francophonie en 2006 :  

Ce qui se tient derrière le mot de francophonie est ce qui reste à la nation de son emprise 

coloniale, de ses rêves d’influence, de sa manie de la grandeur. […] Il y a le français de France, 

le français normal, légitime et qui va de soi, et l’autre, qui serait forcément un peu exotique, 

inattendu, acquis. Une sorte de hachis qui ramasse les restes, belges, suisses, maghrébins, 

africains, québécois… Il y a des propriétaires, par droit du sol, et les autres, les locataires, 

qu’on invite une fois de temps en temps à boire un verre pour garder de bonnes relations […] 

la France se rêve en pôle rayonnant, diffusant gracieusement par le biais de ses ministères sa 

merveilleuse langue sur le monde. (Desplechin, citée dans Chaulet-Achour, 2016, p. 36) 

Atiq Rahimi trouve dans la langue française un refuge, une langue des droits de l’homme, une 

langue de la liberté à travers laquelle il peut exprimer les douleurs de son pays. Atiq Rahimi, fait 

partie des auteurs allophones en France, c’est pour cela que la question du choix de la langue française 

est très récurrente lors des entretiens avec les médias. Il confirme à Martine Laval  que :  

Ma langue maternelle, le persan, m'impose des tabous, des interdits. La langue maternelle dit 

l'intime, c'est elle qui nous apprend la vie, l'amour, la souffrance, elle qui nous ouvre au monde. 

C'est aussi la langue de l'autocensure. Ne serait-ce que le mot « maternel » : il crée trop de liens. 

Adopter une autre langue, le français, c'est choisir la liberté. (Laval, 2020)      

Il mentionne également dans un autre article, avec l’OBS, son amour à cette langue et comment il l’a 

découvert :  

J'ai grandi dans un pays qui, coincé entre l'empire russe et de l'empire britannique, était depuis 

le XIXe siècle attiré par la France, son histoire, sa culture. En retour, sans doute l'Afghanistan, 

pays de carrefours, de métissages, répondait-il aussi à l'imaginaire français. En tout cas, j'avais 

un oncle francophone et francophile qui adorait la République française et ses auteurs, dont 

Rousseau, Hugo, Dumas, qu'à l'époque on pouvait lire dans des traductions persanes. Mon 

enfance a été bercée par ces récits, et je rêvais d'entrer à Esteqlal, le prestigieux lycée franco-



La reconnaissance de Atiq Rahimi pour Syngué sabour entre : « le Manifeste Pour une littérature-monde en français » et sa réception 
littéraire                                                                                                                                   ATRAS   7(1), pp. 483-493 

  

487 
 

afghan crée dans les années 20 et dont le nom signifie « indépendance ». (Le Nouvel Obs, 

2008) 

Après son exil en France, Atiq Rahimi a choisi d’écrire en langue française, comme il le 

confirme à Amandine Canistro en parlant de son roman :  

Maudit soit Dostoïevski, je l’avais d’abord écrit en persan, et ça ne fonctionnait pas. Je l’ai 

laissé de côté. C’est avec le livre Syngué Sabour : Pierre de Patience que j’ai commencé à 

écrire en français. […] J’ai ensuite repris Maudit soit Dostoïevski, en persan, pour le 

retravailler, et j’ai ressenti que c’était le français qui se prêtait à cette oeuvre. […] J’adore 

l’innocence de l’écriture. À chaque fois, quand j’écris, j’aime avoir cette sensation d’écrire 

pour la première fois. Il y a quelque chose d’excitant. C’est comme aimer pour la première 

fois, faire l’amour pour la première fois. En persan, je n’avais plus ce goût-là, ce plaisir de 

toucher à cette innocence de l’écriture. J’aime quand j’écris en français et que d’un seul coup, 

je dois chercher un mot dans le dictionnaire, jouer avec des mots… En persan je me sentais 

trop à l’aise. (Körömi, 2016, p. 158)  

Au fil des années,  le Manifeste a suscité de nombreuses critiques pour en souligner  les 

impensés et surtout les limites. José de Almeida,  trouve que le problème du manifeste se trouve dans 

« la crise identitaire linguistique en France », dans un pays qui : « présente le cas limite d’une nation 

collatéralement identifiée à une langue, et qui, en outre, défend l’intégrité de cette personnalité 

linguistique dans toutes les branches de la vie sociale, contre tout empiètement des langages venus 

du dehors ou du dedans de ses frontières » (Veldwachter, 2016 p. 123). D’autres trouvent que le 

Manifeste ne fait qu’accentuer « la différence » et « l’altérité » des auteurs d’origine étrangères. 

Claude Hagège trouve, dans cette perspective, que « La langue, en France, est une affaire politique » 

(Veldwachter, 2016, p. 123), car la langue française utilisée comme langue d’expression par un auteur 

francophone ne peut être détachée de l’affiliation à laquelle elle renvoie (identitaire, nationale, 

politique ou même idéologique). Le Manifeste confond la francophonie « littéraire » et la 

francophonie « politique».  

Ces critiques, éclairent la réception d'Atiq Rahimi au sein du champ littéraire français. Si sa 

reconnaissance semble s'inscrire dans l'ambition du Manifeste de promouvoir une vision plus 

inclusive de la littérature, elle reste néanmoins façonnée par les cadres linguistiques et symboliques 

identifiés par Almeida et Hagège.  La trajectoire de Rahimi illustre ainsi une forme d'inclusion qui ne 

détache pas complètement l'écrivain francophone des catégories de la différence, mais le situe plutôt 

dans un espace littéraire où l'ouverture continue de coexister avec des structures de distinction sous-

jacentes. 

Atiq Rahimi et sa Reconnaissance littéraire en France  

Les prix littéraires francophones sont  souvent qualifiés de prix : « honorifiques », qu'ils ont 

une incidence très limitée et confirment la règle de la centralisation parisienne en matière de 

consécration littéraire par les prix » (Ducas, 2019, p. 348). Le bain littéraire français accueille de plus 

en plus d’écrivains étrangers de graphie française, où l’authenticité de leurs œuvres repose sur « 

l’exotisme » du texte, ce qui rejoint en quelques sorte le Manifeste pour une Littérature- Monde en 

français, où les auteurs « s’affirmaient, en un impressionnant tohu-bohu, des romans bruyants, 

colorés, métissés, qui disaient, avec une force rare et des mots nouveaux, la rumeur de ces métropoles 

exponentielles où se heurtaient, se brassaient, se mêlaient les cultures de tous les continents » (Le 

Monde, 2007).   



Amraoui Siham                                                                                                                                         Atras  15/01/2026 

 

 
 

Même après avoir choisi d’écrire dans une langue autre que sa langue maternelle, Rahimi 

garde au cœur de son roman  l’Afghanistan, son pays natal. Selon Outhman Boutisane, Atiq Rahimi 

:  

Fait de son écriture une voix plurielle capable de transformer sa blessure personnelle en une 

blessure collective. L’auteur, témoin de la mémoire collective, crée une sorte de rencontre 

entre deux mondes en faisant coïncider, par son propre style, une réalité objective et une réalité 

fictive. À côté de son expérience personnelle, c’est-à-dire son propre parcours, sa psychologie, 

sa vision du monde, ses caractéristiques morales et intellectuelles, il existe tout un ordre du 

monde extérieur à lui (et au texte) qui l’environne et l’influence. L’exil, en ce sens, est un 

enrichissement pour l’œuvre littéraire parce qu’il favorise son ouverture. (Boutisane, 2018)   

Atiq Rahimi vient d’un pays bien loin de la culture française, mais son œuvre Syungué Sabour, 

Pierre de patience a été bien salué en France, couronné par le prix littéraire le plus prestigieux du 

champ littéraire français et fortement médiatisé plus que d’autres auteurs de la scène littéraire de 

l’époque et mentionné comme coup de cœur. Rahimi raconte dans son texte, sa différence 

romanesque et sa culture étrangère à la société française. L’ambiguïté réside dans la réception de ce 

texte ce qui renvoie au réel d’un pays peu connu en France. Mais comme tout texte, on se pose 

toujours la question, de savoir « l’œuvre mérite-t-elle cet engouement » ?   (Nareau, 2012, p. 38)  

La réception de Syngué sabour : Pierre de patience en France par l’institution littéraire 

française et même par « le tambour médiatique » (Carré, 2012, p. 123), confirme en partie « 

l’éthnocentrisme » d’une littérature de périphérie, « le travail sur les clichés exotiques est donc loin 

d’être incompatible avec un succès français » (Leperlier, 2018, p. 42). Véronique PORRA trouve 

d’ailleurs qu’il y a une différence de jugement de la critique et des institutions littéraires, entre les 

littératures postcoloniales qui a « posture de subversion – centrifuge –, discours de l’altérité et de la 

marge », tandis que la littérature des auteurs allophones d’expression française a une : « posture 

d’orthodoxie, reproduction des discours et des valeurs du centre – centripète –, discours de l’altérité 

et de l’intégration » (Porra, 2008, p. 45).  

Les médias ont utilisé l’ouvrage de Atiq Rahimi comme prétexte pour rappeler la scène 

politique en Afghanistan. Cette année-là, en 2008, correspond également à une intensification de 

l’engagement militaire français en Afghanistan. La France est en effet engagée dans ce conflit depuis 

2001 dans le cadre de la coalition internationale, avec pour objectifs la sécurisation de Kaboul, la 

formation des forces armées afghanes et la participation aux opérations militaires contre les talibans. 

Comme on le souligne Bernard Pivot, qui trouve : « chez Rahimi, c'est l'inverse : c'est un huis-clos 

qui, autour d'une situation tout à fait dramatique, est construit avec cruauté, courage, violence, et 

économie de style ». Quant à Françoise Chandernagor confirme que : « Le livre s'est imposé par son 

actualité. L'Afghanistan est un pays qui nous intéresse et qu'on cherche à comprendre » (Bernard, 

2009).   

Françoise Chandernagor, dans sa critique, rejoint ainsi les réflexions de Julia Kristeva sur la 

manière  dont la nation française accueille  certains écrivains étrangeté, elle explique que :  

Lorsque votre étrangeté devient une exceptionnalité culturelle - si par exemple vous êtes 

reconnu comme un grand savant ou un grand artiste -, la nation tout entière annexera votre 

performance, l'assimilera à ses meilleures réalisations et vous reconnaîtra mieux qu'ailleurs, 

non sans un certain clin d'œil concernant votre bizarrerie si peu française, mais avec beaucoup 

de brio et de faste (Kristeva, 1988, pp. 123–124) 

On trouve d’ailleurs cette référence à l’étrangeté et la différence de l’auteur, même dans les questions 

posées à Atiq Rahimi dans les interviews et les entretiens comme par exemple avec le Pacte par 



La reconnaissance de Atiq Rahimi pour Syngué sabour entre : « le Manifeste Pour une littérature-monde en français » et sa réception 
littéraire                                                                                                                                   ATRAS   7(1), pp. 483-493 

  

489 
 

exemple, qui demandaient à Atiq Rahimi lors de la sortie de son film Syngué sabour : Pierre de 

patience, après l’adaptation du roman en film : « Si le pays dans lequel se déroule l’intrigue n’est 

jamais clairement cité, on reconnait évidemment l’Afghanistan… », et la réponse de Atiq Rahimi est 

la suivante :  

L’Afghanistan cristallise toutes les contradictions humaines possibles. Pour moi, 

l’Afghanistan aujourd’hui c’est comme LA GUERRE DES ÉTOILES de George Lucas. La 

vie ressemble à celle du Moyen Âge (les habits, la vie sociale, les valeurs religieuses...) et d’un 

autre côté, les armes sont les plus sophistiquées du monde. Ces contradictions sont 

intéressantes à filmer. C’est un pays où les choses se révèlent : les êtres, la lumière, les 

montagnes, la nature, la guerre, la politique, la religion… C’est très cinématographique ! 

(Rahimi, 2013, p. 9)  

La réalité de cet accueil bienveillant par le champs littéraire et médiatique que Atiq Rahimi a 

reçu pour son roman, nous rappelle la réception des auteurs algériens durant la décennie noire des 

années 1990, appelé la « littérature d’urgence ». L’urgence de raconter, de se faire entendre et surtout 

de témoigner des violences quotidiennes en Algérie, une décennie où la scène politique et sociale 

étaient déchirée par les islamistes.  

L’auteur Sofiane Hadjadj décrit cette littérature et les textes écrits  durant cette décennie 

comme « une réponse à une demande française “vendable” pour peu qu’elle contienne le minimum 

syndical d’effroi et de violence intégriste, seuls à même de susciter l’adhésion du public » (Lapierre, 

1981, p. 33).  On trouve également que Charles Bonn regrette l’attente qui était : « plus documentaire 

que littéraire » (Lapierre, 1981, p. 42).   

En lisant les œuvres de certains auteurs francophones, nous pouvons percevoir  en filigrane 

un autre texte implicite qui vise un public occidental assoiffé de découvrir l’Autre en langue français. 

Atiq Rahimi décrit sa société, qui n’a aucune ressemblance avec la société française pour confirmer 

sa différence. Son roman correspond aux attentes occidentales construit par l’image de la culture 

d’origine dès les premières pages de son roman, il met en exergue l’histoire d’un espace local de son 

pays : « Quelque part en Afghanistan ou ailleurs » (Rahimi, 2008, p. 11).    

Selon un mythe persan, « Syngué sabour » est le nom d’une pierre magique à laquelle  toute 

personne peut  confier ses souffrances, malheurs et douleurs qu’on n’ose pas révéler aux autres. Cette 

pierre  écoute et absorbe tous ce qu’on lui dit, nos mots et nos secrets, jusqu’au moment  ou elle 

éclate,  liberant alors la personne qui s’y est confiée . Dans le roman de Atiq Rahimi cette pierre 

devient une métaphore qui renvoie au  mari , un ancien militaire, un ancien engagé devenu immobile 

inconscient et sans voix, plongé dans le coma, à la suite d’une balle reçue sur son cou qui « s’était 

battu sur tous les fronts, contre tous les ennemis, ait pu recevoir une balle juste dans une bagarre 

minable avec un type » (Rahimi, 2008, p. 28).    

c’est sa femme qui prenait soin de lui, il  devient sa « pierre de patience ». Elle va gagner une 

voix par le silence de son mari, en lui confiant tout ce qu’elle gardait bien creusé dans son cœur, tout 

ce qu’elle ne pouvait dire surtout dans cette société. Elle lui racontait tous les malheurs de son passé 

marqué par la guerre « qui ne cesse d’avoir une influence nuisible sur les femmes » (Roth, 2012, p. 

199).   

Syngué sabour nous décrit la réalité désastreuse de la femme largement méprisée en 

Afghanistan, en pleine guerre civile après la chute des communistes. Rahimi le mentionne dès le 

début de son texte avec sa dédicace : « Ce récit, écrit à la mémoire de N.A. – poétesse afghane 

sauvagement assassinée par son mari -, est dédié à M.D. » (Rahimi, 2008, p. 7). 



Amraoui Siham                                                                                                                                         Atras  15/01/2026 

 

 
 

L’héroïne incarne la réalité de l’écrasement de la femme victime des traditions dans la société 

afghane, une société patriarcale, une légitimation de la domination de l’homme sur la femme. On 

trouve d’ailleurs plusieurs passages qui nous raconte la soumission de cette dernière par son père et 

également par son mari, elle est tantôt comme un pari : « Ironie du sort, il a perdu. Et comme il n’avait 

plus d’argent pour honorer le pari, alors il a donné ma sœur. Ma sœur, à douze ans, a dû partir chez 

un homme de quarante ans ! » (Rahimi, 2008, p. 74), tantôt comme une marchandise : « ce n’était pas 

son tour de se marier. C’était mon tour. Et ta mère a simplement répondu : Bon, ce n'est pas grave, 

ça sera elle alors ! en pointant son index charnu vers moi lorsque je versais le thé » (Rahimi, 2008, p. 

68), ou encor, « Enfin imagine, être fiancée pendant presque un an, et mariée pendant trois ans à un 

homme absent, ce n’est pas évident ! Je vivais avec ton nom » (Rahimi, 2008, p. 43).   

Syngué sabour nous décrit la condition difficile de la femme musulmane en Afghanistan, en 

pleine guerre civile après la chute des communistes, un espace hostile marqué par la violence : « 

Lorsque les tirs se taisent – fin de munitions, peut-être –, le char s’en va. Le silence épais et enfumé 

revient s’installer pour un long moment » (Rahimi, 2008, p. 49).  Mais Atig Rahimi insiste sur le fait 

que la femme dans son texte ne représente pas la femme musulmane faible, c’est ce que confirme 

l’actrice principale Golshifteh Farahani, qui a joué le rôle de la femme silencieuse, après la sortie du 

film Syngué sabour : Pierre de patience. Dans un entretien avec le Pacte, et confirme que :  

Il faut considérer cette femme comme un individu à part entière. Elle n’est pas toutes les 

femmes, elle est cette femme. L’image qu’elle renvoie est éloignée de celle communément 

admise de la femme musulmane : faible, silencieuse, soumise… C’est tout le contraire ici ! Il 

s’agit d’une femme en Afghanistan ou n’importe où ailleurs, qui décide d’agir. Atiq me donnait 

toujours cet exemple : “ Est-ce que Madame Bovary représente toutes les femmes françaises 

? ” Bien sûr que non. Chacune peut s’y reconnaître. (Rahimi, 2013, p. 9) 

L’auteur fait de cette femme le prototype de la femme musulman opprimée en Afghanistan, 

au chevet de son mari, personnage anonyme, où l’absence de nom autorise une généralisation. Atiq 

Rahimi, parle de la femme dans son roman comme : « un vif désir de briser les tabous, de libérer une 

voix tue » (Nareau, 2012, p. 42).  Une femme qui vit l’injustice et la violence, par son père « il 

cherchait n’importe quel prétexte pour nous battre…il battait aussi ma mère » (Rahimi, 2008, p. 73), 

ou encore par son mari : « Il s'approche d'elle, la saisit encore, la hisse contre le mur. La femme le 

regarde avec exaltation. Sa tête touche le Kandjar » (Rahimi, 2008, p. 154). La femme dans l’histoire 

du roman, pour se défendre elle voulait tuer son mari : « Elle hurle et l’enfonce dans le cœur de 

l’homme » (Rahimi, 2008, p. 154).  

Cette femme vivait dans un temps infini et vide bâti sur le rythme mécanique de l’écoulement du 

liquide de perfusion qu’elle mettait à son mari, et qui s’harmonisait avec son rythme respiratoire:  

À chaque souffle, une goutte… Puis, elle verse le contenu du verre dans la poche de perfusion. 

Règle les gouttes, vérifie leur intervalle. A chaque souffle, une goutte. Une dizaine de gouttes 

après, elle revient. Son tchadari à la main (…). On l’entend partir avec ses deux enfants. Leur 

absence dure trois mille neuf cent soixante souffles de l’homme. Trois mille neuf cent soixante 

souffles au cours desquels rien d’autre n’arrive que les faits prédits par la femme …. Quelques 

respirations plus tard, un garçon traverse la rue sur son vélo… (Roth, 2012, pp. 25-26) 

Elle considère son mari comme la pierre magique, la Syngué sabour, selon un mythe raconté 

par son beau-père concernant cette pierre :« Livre-lui tes secrets jusqu’à ce qu’elle se brise... jusqu’à 

ce que tu sois délivrée de tes tourments » (Rahimi, 2013, p. 88), comme si elle a la capacité de la 

libérer si elle lui fait confiance et lui raconter le malheur de son quotidien et la violence de la guerre.  



La reconnaissance de Atiq Rahimi pour Syngué sabour entre : « le Manifeste Pour une littérature-monde en français » et sa réception 
littéraire                                                                                                                                   ATRAS   7(1), pp. 483-493 

  

491 
 

Même si le texte est fictionnel, Atiq Rahimi s’inspire du réel, une métaphore de l’actualité 

afghane brulante à cette époque, où « Les talibans avaient instauré, dès 1996, un régime politico-

religieux dont les chefs ont rapidement imposé de nombreuses règles de conduite auxquelles la 

population afghane – et surtout les citoyens de sexe féminin - devaient se soumettre ». (Roth, 2012, 

p. 198). L’Afghanistan, a vécu une guerre civile, marquée par d’influence religieuse et la situation 

sociale du pays. Dans le roman, Atiq Rahimi non seulement va nous rappeler la situation de la femme 

afghane, mais également la question de la religion et de l’islam dans un pays bien loin de la France 

comme l’Afghanistan comme on trouve dans son texte : « À l’aube, lorsque la voix éraillée du mollah 

appelle les fidèles à la prière, le bruit des pas traînants se fait entendre dans le couloir de la maison » 

(Rahimi, 2013, p. 32).  

Mais dans la réception française, la religion est posée comme une problématique, comme si, 

elle fait écho en filigrane des tensions sociales et politiques qui opposent la laïcité et l’islam tout en 

évoquant la question de l’immigration en France. Ce qui est important à noter c’est en France toutes 

questions pragmatiques devient immédiatement éthiques, c’est ce qui confirme Julia Kristeva et 

ajoute que :  

Le « tout politique » aspire à devenir le « tout humain » dans cet esprit d'universalisme laïc 

qui devait nécessairement confronter la nation qui est universelle parce que fière d'avoir 

inventé les « droits de l'homme », à la légitimité même de la notion d’« étranger ». La question 

des étrangers se pose à un peuple lorsque, ayant traversé l'esprit de la religion, il retrouve une 

préoccupation éthique. (Kristeva, 1988, p. 123) 

On trouve d’ailleurs Atiq Rahimi, à l’invité du dimanche de l’article Ouest France, comme s’il 

justifiait son universalité en tant qu’auteur et écrivain et explique que : 

 Je suis bouddhiste parce que j'ai conscience de ma faiblesse, je suis chrétien parce que j'avoue 

ma faiblesse, je suis juif parce que je me moque de ma faiblesse, je suis musulman parce que je 

condamne ma faiblesse, je suis athée si Dieu est tout puissant. (Bertho, 2013, p. ) 

Conclusion 
Syngué sabour :Pierre de patience est un roman qui avait toutes ses chances pour avoir le prix 

Goncourt. Non seulement, il était comme un nouveau rayonnement pour le marché du livre, il a réuni 

toutes les conditions para textuelles et paralittéraires : il parlait l’oppression de la femme afghane, de 

la guerre civile et de la violence, l’intégrisme de la religion en Afghanistan, tout cela en langue 

française. Quatre ans après sa publication, Syngué sabour :Pierre de patience est adapté en film et 

qui porte d’ailleurs le même titre, réalisé par l’auteur même Atiq Rahimi et également l’écriture du 

scénario en collaboration avec Jean Claude Carrière. Il a reçu le prix du meilleur film au festival 

international des jeunes réalisateurs de Saint-Jean-De-Luz (Planes, 2012).  

Selon  Ducas (2019) « la place des auteurs francophones dans le palmarès des prix littéraires 

français est un bon indicateur des processus d'intégration ou d'exclusion que véhicule toute entreprise 

de légitimation littéraire et d’élaboration de la valeur littéraire » (p. 386).  Dans cette perspective, la 

publication de Syngué sabour : Pierre de patience avant ou après le Manifeste pour une Littérature-

Monde en français ne modifie pas significativement sa réception. Le champ littéraire français peine 

toujours à reconnaître l'écrivain francophone comme un auteur universel, sur la base de sa valeur 

esthétique et intellectuelle, et tend plutôt à percevoir ces œuvres comme des témoignages, souvent 

liés à des contextes culturels, politiques ou historiques. 

Cette tension entre les revendications d'universalité et la lecture de la littérature francophone 

comme témoignage explique en partie pourquoi la reconnaissance reste limitée. Si les prix littéraires 



Amraoui Siham                                                                                                                                         Atras  15/01/2026 

 

 
 

peuvent mettre en lumière certains aspects d'une œuvre politiques, sociaux ou éthiques, ils lui 

accordent rarement une reconnaissance pleine et entière en tant qu'œuvre littéraire à part entière. Par 

conséquent, pour de nombreux auteurs francophones, la reconnaissance institutionnelle apparaît 

moins comme une confirmation de leur universalité littéraire que comme une forme de visibilité 

conditionnelle, façonnée par des attentes de différence. 

À la lumière de ces analyses, le cas d'Atiq Rahimi révèle les limites du discours promu par le 

Manifeste pour une littérature-monde en français. Si le Manifeste prétend dépasser les distinctions 

hiérarchiques et embrasser l'universalité littéraire, la réception des auteurs francophones en France 

reste marquée par des attentes de différence et de témoignage. La reconnaissance de Rahimi, bien que 

significative, n'échappe pas totalement à ces schémas. Son parcours illustre comment l'ouverture 

institutionnelle peut coexister avec des frontières symboliques persistantes, nous rappelant que la 

promesse d'un espace littéraire véritablement universel demeure, dans une large mesure, non tenue. 

A Propos de l’auteur 

Siham Amraoui est doctorante (PhD Candidate) au Graduate Center (CUNY), au département de 

français. Ses recherches portent sur la littérature francophone et comparée, ainsi que sur la réception 

des écrivains francophones contemporains. https://orcid.org/0009-0008-2733-6360  

Financement: Cette recherche n’est pas financée. 

Remerciements: Non applicable 

Originalité : Notre protocole évalue l'impact sur la créativité et la coopération via une grille 

critériée. 

Conflits  d’intérêts: Les  auteurs  ne  déclarent  aucun  conflit  d’intérêts.  

Déclaration sur l’intelligence artificielle: L’IA et les technologies assistées par l’IA n’ont pas été 

utilisées. 

Références 

Bernard, É. (2009, February). Rencontre avec Atiq Rahimi (No. 39). 

http://www.teheran.ir/spip.php?article898 

Bertho, H. (2013, May 19). L’invité du dimanche. Atiq Rahimi, l’étonnant voyageur de Kaboul. 

Ouest-France. 

https://www.ouest-france.fr/bretagne/saint-malo-35400/linvite-du-dimanche-atiq-rahimi-

letonnant-voyageur-de-kaboul-309695 

Bessy, M., & Khordoc, C. (2012). Plaidoyer pour l’analyse des pratiques scripturales de la 

migrance dans les littératures contemporaines en français. University of Nebraska Press. 

Boutisane, O. (2018, October). Atiq Rahimi : Une littérature de l’exil (No. 155). 

http://www.teheran.ir/spip.php?article2609 

Brezault, É. (2014). Les enjeux du manifeste Pour une littérature-monde. Études françaises, 29. 

Érudit. 

Canistro, A. (2014, October 27). Atiq Rahimi : « J’adore l’innocence de l’écriture ». Aujourd’hui la 

Turquie. 

http://aujourdhuilaturquie.com/fr/atiq-rahimi-jadore-linnocence-lecriture 

Carré, N. (2012). Afrique et prix littéraires : Quelle intégration à la chaîne du livre sur le continent 

? De Boeck Supérieur. https://www.cairn.info 

Chaulet-Achour, C. (2016). Francophonie, francophonies et écrivains francophones. In Les 

francophonies littéraires. Cairn.info. 

Chouaki, Y. (2010, August 23). En sol majeur : Atiq Rahimi. RFI. 

https://www.rfi.fr/fr/emission/20100823-2-atiq-rahimi 

Ducas, S. (2019). La place marginale des écrivains dans le palmarès des grands prix d’automne. 

Persée. 

Kristeva, J. (1988). Pourquoi la France ? Hazan. https://www.cairn.info 

https://orcid.org/0009-0008-2733-6360
http://www.teheran.ir/spip.php?article898
https://www.ouest-france.fr/bretagne/saint-malo-35400/linvite-du-dimanche-atiq-rahimi-letonnant-voyageur-de-kaboul-309695
https://www.ouest-france.fr/bretagne/saint-malo-35400/linvite-du-dimanche-atiq-rahimi-letonnant-voyageur-de-kaboul-309695
http://www.teheran.ir/spip.php?article2609
http://aujourdhuilaturquie.com/fr/atiq-rahimi-jadore-linnocence-lecriture
https://www.cairn.info/
https://www.rfi.fr/fr/emission/20100823-2-atiq-rahimi
https://www.cairn.info/


La reconnaissance de Atiq Rahimi pour Syngué sabour entre : « le Manifeste Pour une littérature-monde en français » et sa réception 
littéraire                                                                                                                                   ATRAS   7(1), pp. 483-493 

  

493 
 

Lapierre, R. (1981). La politique des bas prix. Liberté, 23(2), 53. 

Le Bris, M., & Rouaud, J. (Dirs.). (2007). Pour une littérature-monde. Gallimard. 

Leperlier, T. (2018). D’Alger à Paris : Des écrivains « aliénés » ? Armand Colin. 

https://www.cairn.info 

Le Nouvel Obs. (2008, 20 novembre). Mon éducation française à Kaboul. 

https://www.nouvelobs.com/romans/20081120.BIB2380/mon-education-francaise-a-kaboul.html  

Laval, M. (2020, December 8). Atiq Rahimi : « Je ne crains pas de dire la barbarie ou la décadence 

». Télérama. 

https://www.telerama.fr/livre/atiq-rahimi-je-ne-crains-pas-de-dire-la-barbarie-ou-la-

decadence,36049.php 

Mengozzi, C. (2016). De l’utilité et de l’inconvénient du concept de World Literature. Revue de 

littérature comparée, 90(3), 335–349. https://www.cairn.info 

Nareau, M. (2012). Atiq Rahimi : Un regard distancié. Nuit blanche, 38. 

Planes, E. (2012, October 14). Des espoirs primés, hier, à Saint-Jean-de-Luz. Sud Ouest. 

https://www.sudouest.fr/culture/cinema/des-espoirs-primes-hier-a-saint-jean-de-luz-

9164414.php 

Porra, V. (2008). Pour une littérature-monde en français : Les limites d’un discours utopique. 

Université de Mayenne. 

Porra, V. (2018). Des littératures francophones à la « littérature-monde » : Aspiration créatrice et 

reproduction systémique. Revue nordique des études francophones. 

Rahimi, A. (2008). Syngué Sabour : Pierre de patience. P.O.L. 

Roth, L. (2012). Une parole libératrice : Le discours féminin de l’endurance chez Marie-Célie 

Agnant et Atiq Rahimi. Voix plurielles, 199–206. 

Veldwachter, N. (2016). La littérature-monde en français, au-delà de la francophonie ? Karthala. 

https://www.cairn.info 

 

 

https://www.cairn.info/
https://www.nouvelobs.com/romans/20081120.BIB2380/mon-education-francaise-a-kaboul.html
https://www.telerama.fr/livre/atiq-rahimi-je-ne-crains-pas-de-dire-la-barbarie-ou-la-decadence,36049.php
https://www.telerama.fr/livre/atiq-rahimi-je-ne-crains-pas-de-dire-la-barbarie-ou-la-decadence,36049.php
https://www.cairn.info/
https://www.sudouest.fr/culture/cinema/des-espoirs-primes-hier-a-saint-jean-de-luz-9164414.php
https://www.sudouest.fr/culture/cinema/des-espoirs-primes-hier-a-saint-jean-de-luz-9164414.php
https://www.cairn.info/

