ATRAS Volume 7 (1), pp. 494-512 15/01/ 2026 ISSN: 2710-8759/ EISSN: 2992-1376

Le théatre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple

Fétigué COULIBALY *

Ecole Normale Supérieure d’Abidjan, Cote d’Ivoire

Recu : 22./ 11/ 2025 Accepté : 17/ 12/ 2025 Publié : 15/ 01/ 2026

Résumé

Le théatre et la philosophie ont contribué a 1’éducation des hommes et a I’édification d’une société humaine
pleinement épanouie. Dans leur contribution a I’éveil des mentalités et a la compréhension du monde qui nous
entoure, le théatre et la philosophie adoptent des approches totalement différentes. Pendant que la Mimesis
constitue la principale méthode d’approche propre au théatre, la philosophie instruit dans les écoles. Avec la
représentation, le théatre a un public particulierement trés large pendant que celui de la philosophie est trés
limité. Par son pouvoir de fascination des peuples a I’aide de la scéne, il devient 1’objet de polémique par la
philosophie qui I’accuse de « poison » et d’« ensorceleur », allant jusqu’a imposer 1’éradication du théatre et
de tout homme de théatre hors de la sociéte. Nous décryptons la complexité des rapports entre le théatre et la
philosophie dans une perspective comparatiste.

Mots clés : Couple théatre-philosophie, complicité, éducation individuelle et sociale, divorce, argumentaire
antithéatral

Abstract

Theater and philosophy have contributed to the education of humankind and the developmentof a fully realized

human society. In their contribution to the awakening of minds and the understanding of the world around us,
theater and philosophy adopt completely different approaches. While mimesis is the primary approach in
theater, philosophy is taught in schools. Through performance, theater has an immeasurable audience, whereas
philosophy has a very limited one. Through its power to fascinate people on stage, it has become the subject of
controversy in philosophy, which accuses it of being “poisonous” and “bewitching,” going so far as to call for
the eradication of theater and all theater people from society. We decipher the complexity of the relationship
between theater and philosophy from a comparative perspective.

Keywords: Theater-philosophy pairing, complicity, individual and social education, divorce, anti-theater

arguments

Citer Cet article
Coulibaly, F. (2026). Le thééatre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple. ATRAS Revue, 7(1),
494-512. https://doi.org/10.70091/Atras/vol07no01.34

Email: ! datoufetigue72@gmail.com

494
Atras Journal/ 2025, published by the University of Saida, Dr. Moulay Tahar, Algeria
This is an Open Access Article under The CC BY-NC 4.0


https://doi.org/10.70091/Atras/vol07no01.
mailto:datoufetigue72@gmail.com

Le théatre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple ATRAS 7(1), pp. 494-512

Introduction
Le théatre et la philosophie constituent, tous deux, des « pragmata » définis par Aristote

comme des affaires humaines, c’est-a-dire les pratiques sociales et humaines, prenant la forme de
domaines de connaissance et faisant 1’objet de conceptualisation ou de théorisation en fonction des
approches. « Pour comprendre les affaires humaines (les pragmata), précise Régis Débray, force est
de s'exiler hors de I'empire des signes pour aborder au pauvre royaume de l'objet, "des machines
inhumaines" » (Debray, 1998, p. 11). Une pratique sociale désigne une maniere ou une facon de faire
et de penser si bien qu’il en existe une diversité. En tant que domaines de connaissance, le théatre et
la philosophie sont particulierement trés anciens, et chacun possede son fondement idéologique, sa
spécificité, voire son principe fondamental, permettant son identification systématique. Leur origine
autant que leur histoire remontent a I’ Antiquité grecque, précisément au V° siecle avant Jésus-Christ,
a ’aube des civilisations. Nous sommes a une époque particulierement importante pour I’humanité a
double titre. En effet, elle marque I’apparition des plus grandes tragédies de 1’histoire qui mettent en
scene les héros des plus grands mythes de 1’histoire, en particulier les illustres figures de I’Iliade et
de I’Odyssée. Elle est également le lieu de révélation de grandes figures de la pensée humaine, en
I’occurrence Socrate, Platon, Démocrite, Aristote. Etant les deux plus anciens et grands domaines de
connaissance de I’humanité, le théatre et la philosophie ont, au fil du temps, fonctionné comme un
couple, un duo explosif, tantdt dans une complicité avérée, tantot dans une hostilité inouie.

Cette étude qui se veut comparatiste entend articuler I’esthétique théatrale aux textes
philosophiques et théologiques, en particulier ceux de Platon et de Saint Augustin. Il s’agit d’une
analyse qui consiste a croiser des travaux sur I’esthétique théatrale avec les textes philosophiques
platoniciens et théologiques augustiniens. L’objectif principal de la présente étude est de montrer que
le théatre, en dépit de la polémique mimétique qui constitue son fondement, demeure un art du
possible particuliérement indispensable a 1’éducation tant individuelle que sociale. Sur cette base,
nous allons suivre une démarche marquée par deux points principaux : d’une part la complicité
constructive entre le théatre et la philosophie et d’autre part leur hostilité destructive.

La complicité constructive entre le théatre et la philosophie

La complicité est une notion particulicrement polysémique. En effet, elle désigne, d’un point
de vue juridique, une aide, une assistance facilitant la préparation ou la consommation d’un crime ou
d’un délit, mais aussi une entente secréte ou tacite entre des individus pour leur participation
intentionnelle a une infraction, un délit ou un crime. Elle est, en général, définie comme une entente
momentanée dans 1’accomplissement d’une action, voire le fait de procéder a une synergie de
compétences, la conjugaison des efforts pour réaliser une ceuvre sociale. Pris dans ce sens, la

complicité entre le théétre et la philosophie renvoie a la synergie des contributions théatrales et

495



Fétigué COULIBALY Atras 15/01/2026

philosophiques a 1’éducation de I’individu et de 1a société. Ainsi, la complicité devient un facteur
d’unité, de cohésion, d’épanouissement et d’évolution tant pour 1’individu que pour la société.

Dans leur complicité, le théatre et la philosophie militent pour I’édification d’une société
humaine exemplaire qui gravite essentiellement autour de I’humain, ¢’est-a-dire qui place I’homme
en amont et en aval de toute action. Ils entendent définir les principes, les valeurs a promouvoir, les
vertus a pérenniser et transmettre de génération en génération pour parfaire au mieux les conditions
de vie et d’existence. Ils entendent définir les codes comportementaux devant régir les rapports des
individus au sein de la société pour un « vivre ensemble » digne de modé¢le. Il s’agit d’actions qui
consistent a améliorer le cadre de vie par la définition et la promotion des bonnes mceurs sociales qui
préservent la cohésion et la stabilité. Il s’agit surtout d’édifier des sociétés humaines particuliérement
évoluées avec des individus meilleurs. Pour la réalisation de ce grand projet d’intérét humain, le
théatre et laphilosophie présentent des approches nettement différentes.

L’approche du théatre dans la construction de I’individu et de la société

Le théatre est un art particulier qui repose essentiellement sur 1’hétérogénéité fondatrice. Il est
a la fois une pratique d’écriture et une pratique de la représentation. Si en tant que pratique d’écriture,
il est irréductiblement lié au texte écrit, en tant que pratique de représentation, il est spectacle, c’est-
a-dire mise en scéne ou réalisation scénique. Autrement dit, il est une mise en dialogue du texte écrit.
La, se révele ce qu’il convient d’appeler la magie du théatre. En effet, en tant que pratique de la
représentation, le théatre devient le fait de « montrer » un monde de conventions dans lequel des
comédiens interpretent des personnages tout en leur prétant leurs gestes et leurs voix pour donner vie
a un texte. Il est surtout question d’une imitation de la vie au moyen de paroles, de gestes par le canal
d’un décor et de costumes, mais aussi d’un déroulement d’action et d’images plus ou moins
merveilleux propres a amuser ou a terrifier.

Cette dimension scénique ou spectaculaire du théatre prend la forme d’une incarnation
éphémere qui atteint 1’art au moyen d’artifices. Henri Gouhier établit un paralléle entre le processus
de Création de I"univers qui releve exclusivement de I’ordre du divin et celui qui préside a la création
de I’art du théatre. En effet, dans la Bible, précisément dans 1’évangile de Jean, il est ainsi écrit : « au
commencement était la Parole, et la Parole était avec Dieu, et la Parole était Dieu » (Segond, 2008,
p. 1471). Gouhier (1968) écrit, pour sa part, « au commencement était le Verbe. [...] Au
commencement du théatre comme de l'univers. Son principe est donc une parole... » (p. 68). Cette
mise en rapport d’Henri Gouhier accorde tout le primat a 1’acte de parole pour montrer la
prépondérance et I’irréductibilité de I’acte de parole dans le fait théatral. L’initiative d’Henri Gouhier
releve, non pas du blasphéme, mais simplement d’une volonté de marquer I’importance ou
I’« indispensabilité » de I’acte de parole au théatre. C’est également une maniére, pour lui, de prouver

que le role fondamental du théatre dans la société s’apparente dans une large mesure au sacerdoce.
496



Le théatre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple ATRAS 7(1), pp. 494-512

Le role fondamental du théatre dans la société est I’expression universelle du monde et de la

vie si bien que ’homme, 1’histoire et I’univers constituent sa matic¢re promise. Pour remplir de

fagon adéquate cette vocation d’universalité, le théatre ne se contente plus de réduire son action

a la banale revendication de vérité, a offrir aux spectateurs la majesté de ses sujets et I’éclat de

ses héros, mais de fondre dans une fresque grandiose les infinis tableaux de I’homme et du

monde. Ce qui importe pour lui, ce n’est point la somptuosité du spectacle ni le pathétique de

’action, mais plutot la profondeur de I’enseignement moral car il se veut un « instrument de

culture » autant pour le peuple que pour le penseur. Lors d’une représentation théatrale, « si la

foule est avide du plaisir dramatique, si les ames sensibles vibrent surtout aux émotions du

ceeur, les esprits les plus raffinés exigent du [théatre] une substance spirituelle » (Lioure, 1963,

p. 63).

Le public d’une représentation théatrale est susceptible de stratification en trois catégories,
notamment la foule, les émotifs et enfin les penseurs.

Tandis que les deux premiers, la foule et les émotifs, demeurent a la surface dramatique et
psychologique du spectacle en déroulement, les penseurs le pénétrent dans toute sa profondeur et
goltent au-dela de la parade la legon révélée, puisque ’enseignement, c’est-a-dire le fait de dispenser
une legcon morale constitue 1’essentiel, le plus important des « devoirs austéres du poete dramatique »
(Lioure, 1963, p. 65). La mission premiére du théatre est ainsi explicitée :

On ne saurait trop le redire, pour quiconque a medité sur les besoins de la société, auxquels

doivent toujours correspondre les tentatives de 1’art, aujourd’hui plus que jamais le théatre est

lieu d’enseignement. [Le théatre] (...) doit donner a la foule une philosophie, a ceux qui
pensent une explication désintéressée, aux ames altérées un breuvage, aux plaies secretes un

baume, a chacun un conseil, a tous une loi. (Lioure, 1963, p. 65)

Le théatre se veut le miroir du réel, ¢’est-a-dire le miroir exact de la vie, moins pour simplement
émouvoir le public que pour changer la société. Ainsi 1’écrit Louis Sébastien Mercier :
[le dramaturge] est I’interpréte des malheureux, 1’orateur public des opprimés ; (...) son emploi
est de porter leurs gémissements aux oreilles superbes qui, tout endurcies qu’elles sont,
entendent le tonnerre de la Vérité, en seront étourdies ou touchées (Bertrand et al., 1996, p.
313).
Le theéatre enseigne les grandes valeurs sociales pour le bien-étre de ’Homme dans la société,
en particulier ’amour de la morale, de la vertu, de I’honnéteté et la haine du vice. En tant que tel, il
devient « le tableau fidéle des actions des hommes », « un épisode de la vie quotidienne » et « la
restauration de la vérité sur la scéne » (Lioure, 1963, p. 20). Par ce rapprochement du théatre avec la

vie quotidienne, plus besoin que le personnage incarné par le comédien soit distant de I’homme, c’est

497



Fétigué COULIBALY Atras 15/01/2026

dire que « le héros du [théatre] ne doit pas étre regardé « d’un autre ceil » que nous regardons I’homme
de la rue : dépouillé de toute dignité et de toute distance, il doit offrir au spectateur un visage actuel,
familier, le visage humain sans aucun masque » (Lioure, 1963, p. 21). C’est pourquoi, le théatre, quoi
que ’on en dise, quoi que 1’on fasse contre lui, demeure cet art mimétique qui incite toujours a la
vertu, en mettant sous les yeux du public des actions morales et devient « le seul endroit ou les larmes
de I’homme vertueux et du méchant soient confondues. La, le méchant s’irrite contre des injustices
qu’il aurait commises ; compatit a des maux qu’il aurait occasionnés et s’indigne contre son propre
caractere » (Bertrand et al., 1996, p. 327). Voltaire renchérit sur le pouvoir d’éducation de 1’art théatral,
en mettant sur un piédestal largement au-dessus de celui du livre, affirmant que « le théatre instruit
mieux que ne fait un gros livre » (Voltaire, 1877, p. 547).

Le théatre est un lieu d’enseignement vivant, une véritable école de grandeur d’ame, un lieu
d’éducation par excellence qui ouvre le cceur aux lecons de la vertu, exerce toute notre sensibilité,
met en action ces riches facultés, ouvre les trésors du ceeur humain, féconde sa pitié, sa commiseration
et enseigne a I’homme a étre honnéte et vertueux. Il constitue le lieu privilégié de chatiment ou de
correction des meeurs, des travers des hommes par le divertissement ou le rire. Ce qui en fait un jeu
d’enjeu. Cette double fonction sociale lui confére une finalité morale, en en faisant un vecteur de
moralité. Le poéte francais néo-Ilatin Jean de Santeul le traduit par une formule devenue trés célebre :
« castigat ridendo mores » (Mahdi, 2021, p. 617), signifiant « la comédie chatie les mceurs en riant ».
Conscient du pouvoir de la représentation théatrale, 1’auteur dramatique frangais Jean Racine (1671,
p. 153) écrit, dans la Préface de sa piéce, Bérénice, que « la principale régle est de plaire et de
toucher ». Diderot corrobore la fonction sociale et éducative du théatre, précisant qu’« Inspirer aux
hommes 1’amour de la vertu, I’horreur du vice » (Lioure, 1963, p. 28) constitue le principal objet
sinon le fondement de toute composition dramatique.

Outre la question de la morale et de la vertu, le théatre s’intéresse ¢galement a la politique,
c’est-a-dire a 1’éducation des peuples et des hommes politiques. Il met en sceéne des exemples
frappants qui retracent la destinée des empires et qui servent de lecons aux rois et a I’ensemble des
hommes. Ces illustres exemples mis en scéne symbolisent, par leur destinée théatrale, les rancceurs
et les espoirs de tout un peuple et fustige la royauté en la personne du tyran. La mission du théatre
dans la société repose sur des préceptes fondamentaux, notamment la bonté de la nature, la liberté de
I’individu, le respect de la conscience, I’excellence de la raison, la transcendance de la société. La
morale du théatre est aussi celle de la nature car la nature est absolument infaillible.

C’est pourquoi, sous le vernis mondain et les préjugés sociaux, affleure en I’homme un fonds
inaltérable de bonté, de moralité et d’attendrissement que le théatre s’active a révéler et a cultiver.
Insistant sur I’importance du théatre pour 1’individu comme pour la société, Victor Hugo avoue que

cet art de la scéne se présente comme une Véritable « tribune », une véritable « chaire » et que le
498



Le théatre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple ATRAS 7(1), pp. 494-512

dramaturge se trouve, de son co6té, investi d’abord d’une « mission nationale », ensuite d’une
« mission sociale » et enfin d’une « mission humaine » (Lioure, 1963, p. 65). En somme, distraire,
amuser ou émouvoir n’est point 1’ultime finalité, mais plutdt le prétexte a la propagation d’un
enseignement de portée morale.

L’approche de la philosophie dans la construction de I’individu et de la société

La notion de philosophie, particulierement vieille par son origine antique, vient du grec ancien
« philosophia » qui signifie « amour du savoir » et « amour de la sagesse ». Elle est, selon le Trésor
de la langue francaise informatisé, définie d’abord comme une démarche, une recherche de la vérité,
c’est-a-dire une activité rationnelle guidée par un questionnement sur le monde, la connaissance et
I’existence humaine. Autrement dit, elle vise a la compréhension du monde et de la vie par une
réflexion rationnelle et critique. En outre, elle constitue tout autant un mode vie en dégageant une
option existentielle justifiée, ¢’est-a-dire en mettant en ceuvre un ensemble de pratiques qui forment
une régle de vie et qui donnent lieu a des usages du discours en accord avec la valeur principale autour
de laquelle gravite toute la vie philosophique. Cela signifie qu’étre philosophe, c’est vivre et agir
d’une certaine fagon et non pas seulement se confronter a des questions abstraites. Le philosophe est
celui qui tend vers la sagesse, qui cherche a vivre comme il le faut et plus particuliérement qui
recherche le bonheur (Descartes, 1647, p. 15). Elle est également une activité de création, de
méditation, de définition et danalyse de concepts tels que le Bien, le Mal, la beauteé, la justice, le
bonheur, I’existence, la vérité, le sens de la vie.

Renvoyant a la tradition philosophique de I’ Antiquité gréco-romaine, excluant celle des autres
civilisations, elle est aussi une forme de pensée originale, un ensemble de doctrines formulées par des
penseurs, mais aussi :

une quéte de sagesse, d'un progres qui est tout a la fois intellectuel, moral et spirituel, d'une
vie pléniere et plus authentique que favorise une recherche lucide du vrai », donc « apprendre a vivre
et a méditer, a dialoguer, a mourir aussi », une discipline qui a une « valeur d'éducatrice et de maitresse
de vie . (Motte, 1988, pp. 167-168)

En dépit des differences entre les pensées philosophiques, se dégage néanmoins une maniére
d'aborder le monde en mettant I'homme au centre de ses réflexions, en le faisant acteur de sa propre
destinée qui est une des singularités de la Gréce antique par rapport aux civilisations antiques qui l'ont
précédée, et aussi une de ses principales influences sur les civilisations postérieures.

Considérée comme un élément marquant du « miracle grec », I’avénement de la philosophie
et les causes qui en découlent ont fait I'objet de nombreux débats. L’un des sujets phares de ces débats
est la question de I'émergence de la cite, qui établit une égalité des citoyens devant la loi et leur permet
de s'exprimer dans des débats publics contradictoires, libérant ainsi les réflexions et la parole. Thales

de Milet, ayant vécu dans les premieres décennies du VI1° siécle avant Jésus-Christ est généralement
499



Fétigué COULIBALY Atras 15/01/2026

considéré comme le premier philosophe car s’ouvre, a partir de lui, la premiére phase de I'histoire de
la philosophie, dite « présocratique ». Au-dela de tout, Athénes devient le centre de la philosophie a
partir du milieu du V¢ siecle avant Jésus-Christ avec I'essor de son régime démocratique qui donne
un élan aux débats et réflexions. La philosophie athénienne se dégage des préoccupations
présocratiques sur la nature, pour se consacrer a la réflexion « sur les sociétés humaines, sur les lois,
sur le Juste et le Bien et les facons de les connaitre » (Mossé, 1992, p. 390).

Autour de 500 avant Jésus-Christ, se développe un nouveau pole de la pensée, en Grande
Gréce a la suite de la venue dans cette région de Pythagore, un des principaux penseurs
antiques, originaire de Samos, qui développe le concept de « cosmos », et fonde un courant de pensée
qui porte son nom. Si la pensée est stimulée par la venue de Sophistes comme Gorgias et Protagoras
specialisés dans l'art rhétorique, I'éducation et une approche morale relativiste, avec Socrate, un
penseur athénien, s’introduit une rupture majeure dans la philosophie. En effet, les philosophes qui
le précedent prennent le nom de « présocratiques », ses contemporains les « socratiques » et ceux qui
lui succedent les « post-socratiques ». 1l raisonne par le dialogue, considere que la vertu est dans le
savoir, sa maxime étant le fameux « connais-toi toi-méme » (Xenophom, 1859) qui enjoint a I'nomme
de prendre conscience de sa propre mesure. Sa méthode se résume en un mot, la maieutique, ou I’« art
d'accoucher » stipule, en effet, que lui, Socrate, bien qu'ignorant, est capable, grace a sa fagon
d'interroger, de faire accoucher I'esprit de ses interlocuteurs de connaissances qu'ils portent déja en
eux sans le savoir.

En nommant cette méthode « maieutique », il établit ainsi le paralléle avec le métier de sa
meére qui fait accoucher les femmes enceintes. Sa pensée est surtout connue par les écrits de son
disciple Platon. En effet, Platon et Aristote, son disciple, sont les deux philosophes grecs antiques qui
ont le plus marqué la philosophie occidentale dont I’ceuvre, particulierement abondante, n’est connue
que par quelques textes en prose, la plupart étant perdue. Ils interrogent sur la place de I'nomme dans
la cité, développant de grandes notions comme la politique, I'éducation, la recherche de la perfection
morale et de la vérité. Platon a porté a un nouveau stade de développement l'art du dialogue, avec la
dialectique qu'il érige en méthode majeure du raisonnement philosophique. Quant a Aristote, il est
aussi a l'origine du raisonnement scientifique par sa capacité de systématisation et son intérét tout
particulier a aborder presque tous les domaines du savoir de son temps. lls ont, chacun, fondé un lieu
d'enseignement, notamment I'Académie de Platon et le Lycée d'Aristote, qui recueille leur héritage et
structure les écoles de pensée qui se revendiquent d'eux.

En tant que mode de vie, la philosophie met I'accent sur la mise en application dans sa propre
vie des résultats de la réflexion philosophique, en orientant les hommes et en les aidant & mener
correctement leurs existences ou une maniére de vivre. Elle cesse d'étre vraiment la réflexion sur la

place de ’homme dans la cité pour adopter une posture tout autre relative au perfectionnement moral.
500


https://fr.wikipedia.org/wiki/Gnothi_seauton

Le théatre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple ATRAS 7(1), pp. 494-512

L’éthique devient un projet collectif, voire politique avec des formes variées au point qu’une véritable
communauté de vie pouvait se constituer autour d'un philosophe. Cela explique, dans une certaine
mesure, I’émergence, dans 1’ Antiquité, d’écoles philosophiques autour de certains philosophes. Par
exemple, il y a I’école milésienne établie autour de Thales de Milet qui fait office de référence, 1’école
pythagoricienne autour de Pythagore, I’école ionienne autour d’Héraclite. Toute une tradition a
défendu cette conception de la philosophie comme un mode de vie depuis les présocratiques et surtout
a partir de Socrate car « le vrai philosophe n'est pas celui qui parle, mais celui qui agit » (Hadot, 2001,
p. 176). Pris dans ce sens, notre contemporain a besoin de philosophes ou «des chercheurs de sagesse,
qui, ne renouvelleraient pas le discours philosophique, mais chercheraient [...] une vie plus
consciente, plus rationnelle, plus ouverte sur les autres et sur 1'immensité du monde. [...] discours et
vie sont inséparables » (Hadot, 2001, p. 179), qui se concentreraient sur « l'instant présent,
I'émerveillement devant la présence du monde, le regard d'en haut porté sur les choses, la prise de
conscience du mystére de I'existence » (Hadot, 2001, p. 180), et qui s’efforceraient « a I'objectivité,
a l'impartialité de I'historien et du savant, et aussi se détacher de son Moi pour s'ouvrir a une
perspective universelle » (Hadot, 2001, p. 262) ; ce qui serait une véritable ouverture de « notre coeur
a tous les étres vivants et a la nature entiere dans sa magnificence » (Hadot, 2001, p. 263). Des
courants philosophiques ont considérablement impacté la vie des hommes.

Pendant que le cynisme de Diogéne de Sinope refuse ainsi l'implication politique, le
scepticisme de Pyrrhon d'Elis, tout comme 1’épicurisme d’Epicure, met plus I’emphase sur le savoir
et la vertu. Le stoicisme de Zénon de Kition professe la compréhension et 1’acceptation du monde
naturel sans laisser ses sentiments 1’emporter. Force est de noter que, durant I’époque romaine,
I'épicurisme et surtout le stoicisme s'imposent comme des courants majeurs auprées des élites
romaines, méme si les Aristotéliciens et Platoniciens poursuivent leurs réflexions en adoptant diverses
tendances. Ainsi, la philosophie a un réle fondamental dans la vie sociale.

Cette complicité au sein du couple philosophie et théatre va connaitre un tournant décisif de
son histoire. En effet, la Mimeésis, par son appartenance au comportement naturel de ’homme,
constitue un geste particulierement ludique spontané qui se trouve profondément ancrée dans la nature
humaine « dés I’enfance » (Naugrette, 2007, p. 72). A I’instar de la pensée, elle constitue aussi un
¢lément fondamental qui définit 1’étre humain en tant qu’homme au regard de 1’espece animale. Elle
devient alors non seulement une activité noble, mais aussi une capacité supérieure hissée au rang des
comportements les plus élémentaires et les plus indispensables. Elle fait acquérir a ’homme ses
qualités les plus essentielles et les plus fécondes, notamment son pouvoir de créer, de forger des
ceuvres d’art, sa faculté de penser, d’apprendre a raisonner, a reconnaitre, sa capacité a éprouver du
plaisir. Il se révéle, a travers la Mimesis, « un comportement anthropologique de base possédant une

fonction propre qui ne saurait étre remplie par aucune autre relation au monde » (Naugrette, 2007, p.
501



Fétigué COULIBALY Atras 15/01/2026

72). La Mimesis, en dépit de toutes ces potentialités qui conduisent I’étre humain a sa plénitude,
devient I’objet de condamnation a la fois philosophique et religieuse. Platon est le principal auteur de
la condamnation philosophique. Lui font écho tous les théoriciens et théologiens qui congoivent le
théatre selon le point de vue du moraliste, depuis les peres de I’église, en particulier Saint Augustin
et Tertullien, jusqu’aux tenants de la querelle sur la moralité du théatre au XVII® siecle comme Pierre
Nicole et Jacques-Bénigne Bossuet, et au-dela chez un écrivain des Lumiéres comme Jean Rousseau,
sans oublier Bertolt Brecht au XX°® siécle. Donc, la philosophie brise I’union du couple, en faisant
montre d’une haine viscérale pour le théatre.

L’hostilité destructive entre le théatre et la philosophie ou la polémique contre le
théatre

Le théatre et la philosophie ont significativement contribué, chacun avec ses moyens et ses
méthodes, a travers le temps a 1’éveil des consciences, 1’évolution des mentalités, 1’évolution,
I’éducation et 1’épanouissement de I’homme et de la société. Contrairement a la philosophie qui fait
montre de ses prouesses en matiere d’éducation, le plus souvent dans les écoles dites de philosophie,
avec bien évidemment, un public trés limité et restreint, le théatre, quant a lui, en tant qu’art du
spectacle ou de la scéne, se trouve essentiellement fondé sur la Mimésis, c’est-a-dire I’imitation.
Autrement dit, le public du théatre est nettement plus important que celui de la philosophie. En dépit
de cette différence, le théétre et la philosophie ont évolué dans une harmonie et une complicité
parfaites au point que I’on parle de couple théatre-philosophie. Mais, cette harmonie dynamique dans
le processus d’édification de I’humain qui les caractérise se transforme, comme par enchantement, en
une veritable méfiance qui devient, elle aussi, une querelle, une haine.

En effet, la philosophie, ayant observé et analysé le processus d’édification de la société et
d’éducation de I’homme propre au théétre, qui est totalement différent parce que fondé exclusivement
sur la « Mimesis », ¢’est-a-dire 1I’imitation, s’inscrit dans une logique de polémique contre le théatre.
En effet, la « Mimesis » porte exclusivement sur le rapport de I'art théatral au réel. Il ne s'agit pas de
reproduire l'apparence du réel, encore moins d’en donner une simple copie ou une reproduction fidéle
du réel, mais d'exprimer la dynamique, la relation active avec une réalité vivante. Il est surtout
question, non pas d’une copie en miroir du réel, mais d’un processus de dissimulation des
conventions théatrales pour favoriser ’illusion. Ce processus de dissimulation prend le nom de
transposition artistique qui est aussi une stylisation ou une idéalisation. En tant que transposition
artistique de la réalité historique et sociale, I’imitation devient alors synonyme de « Mimeésis ». Ainsi,
nous emploierons, dans notre travail, I’'une ou 1’autre pour signifier la méme chose.

Dans ce contexte, le but supréme de I’imitation est 1’illusion et ¢’est I’authenticité de 1’illusion

qui garantit ’achevement de 1’imitation. Le théatre tend vers une transparence et sa perfection réside

502



Le théatre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple ATRAS 7(1), pp. 494-512

dans son propre effacement car une fois que la rampe est abolie et tout voile levé, la fiction triomphe
dans I’oubli de ses mensonges. Tel est I’aboutissement de toute représentation et le principe, voire
I’axiome fondamental du théatre. 1l s’agit de « cette imitation absolue qui enléverait a 1’art ses
ressources et sa couleur magique » (Lioure, 1963, p. 21) qui fait de la scéne le prolongement de la
salle, c’est-a-dire le lieu ou se déroule un épisode de la vie quotidienne. Ainsi, ce qui importe dans
I’art en général et au théatre en particulier, c’est peindre, non pas les formes paroxystiques de la
passion ou I’exaspération exceptionnelle des caractéres, mais la perpétuelle instabilité de 1’étre, les
fluctuations du ceeur et les nuances de la nature. Le théatre est « Mimesis », ¢’est-a-dire imitation ou
encore une représentation du monde sensible. C’est pourquoi, selon Henri Gouhier, « représenter,
c'est rendre présent par des présences » (Dommange, 2006, p. 158). Cette définition particulierement
simple indique que le théatre est un art qui a pour vocation de rendre présent une action dramatique,
un personnage ou un objet théatral en les faisant exister sur la scéne.

Deés lors, I’on comprend aisément que le principe mimétique revét, au théatre, une dimension
fondamentale. Il en est le fondement, voire la caractéristique principale. Par la magie de la
représentation, le théatre draine et intéresse, non pas une partie, mais le peuple tout entier. Il est
surtout question d’un phénomeéne social, ¢’est-a-dire une affection singuliére pour la chose théatrale
qui, de I’ Antiquité gréco-romaine jusqu’au XIX® siécle, en passant bien évidemment par le XVI1I°
siécle, a particulierement régné et dominé toute la scéne européenne et méme au-dela. En tant qu’objet
de grand intérét pour I’ensemble de la société et méme un fait de société qui intéresse tout le monde,
le public du théatre est largement plus important que celui de la philosophie.

Pendant que le théatre est I’affaire de tous, des riches comme des pauvres, des hommes comme
des femmes, des vieux comme des jeunes, la philosophie n’intéresse que quelques personnes
seulement. Pour cela, le théatre devient, pour la philosophie, la cible a abattre. La philosophie déverse
sur lui toute sa rage et sa haine au point que le divorce entre eux s’avere désormais consommeé. Au
cceur de cette polémique contre le théatre qui est de nature philosophique et religieuse, se trouvent
Platon, comme figure de proue, et les Péres de I’Eglise et quelques théoriciens. Ils construisent un
argumentaire antithéatral qui prend en compte ces deux aspects, notamment philosophique et
religieux.

La condamnation de la mimeésis théatrale par Platon

La mimesis porte exclusivement sur le rapport de I'art au réel qui consiste en une transposition
artistique. Mais Platon refuse de comprendre cette détermination, cette spécification pour ne retenir
que la simple notion d’imitation. Pour lui, le théatre est une narration par imitation. Pour se répandre
en récriminations contre tout ce qui reléve de I’imitation, en particulier le théatre, art mimetique par

excellence, il entreprend de définir la notion d’imitation a travers une série d’exemples, notamment

503



Fétigué COULIBALY Atras 15/01/2026

celui du lit. Il précise qu’il existe trois lits, ¢’est-a-dire trois « especes de lits » qu’il présente comme
suit :

« - le premier est celui qui est dans la nature, celui dont nous pourrions affirmer, je crois, que c’est
un dieu qui I’a fabriqué ;

- un autre est celui qu’a fabriqué le menuisier ;

- et enfin celui qu’a fabriqué le peintre » (Naugrette, 2007, p. 54).

Platon élabore une démonstration dans laquelle il classe les lits par ordre d’importance ou
suivant la hiérarchie des valeurs. Il explique que, parmi les trois lits définis, il n’y a que le premier lit
qui reléve du réel dans la mesure ou il renvoie nécessairement au monde des formes uniques, des
choses en soi, voire a la nature. Il est par conséquent considéré comme relevant de 1I’ordre du divin.
Le deuxiéme lit est le produit de 1’artisan qui 1I’a congu et fabriqué par imitation du premier. Pris dans
ce sens, il est une copie du premier lit, ¢’est-a-dire « quelque chose qui est tel que ce qui est réel, sans
étre réel » (Naugrette, 2007, p. 54). Le troisieme lit, quant a lui, est fabriqué par le peintre par imitation
du deuxieme lit.

Dans ce sens, il devient la copie de la copie du lit de I’artisan car, comme le dit Platon, 1’artiste
succede toujours a I’artisan et en imite les produits ou les créations. Cette démonstration platonicienne
signifie que I’imitation artistique qui caractérise les arts mimétiques et, en particulier, le théatre, n’est
rien d’autre que la « copie de la copie ». Cela signifie que la création théatrale ou mimétique se trouve
ainsi réduite a ne copier que 1’objet de I’artisan qui, lui-méme, est déja un artefact. Elle observe, selon
Platon, un important éloignement de trois niveaux du réel et par conséquent ne peut I’atteindre ni
méme le percevoir. Elle est donc de 1’ordre du troisieme degré du réel. Platon déduit que le théatre
est totalement coupé du réel. Il engage alors une vive polémique contre cet art mimétique, le qualifiant
d’« imitation de la semblance », de « fabricant de fantémes » qui travaille a 1’ombre de 1’illusion et
de I’ignorance. Il poursuit pour souligner que la fiction théatrale n’existe pas réellement a cause de
son eloignement particulierement trés grand de tout ce qui releve du réel. Pour lui, le théétre se
trouve « éloigné de trois niveaux de ce qui est [réel] » (Naugrette, 2007, p. 54) ; ce qui en fait une
tromperie, un mensonge, une semblance et un leurre.

Jugé incapable d’accéder au réel et a la vérité, le théatre est aussi considéré comme incapable
d’induire I’homme a la connaissance parce que son savoir serait limité au simple fait de paraitre. Pour
Platon, créer par I’imitation comme le fait le théatre est une vraie perversité et redoubler la semblance
en fabriquant des fantdmes, c’est vraiment renchérir sur I’illusion et le mensonge. Avec tous ces
anathemes formulés contre le théatre, il ne peut étre que mauvais. Il est « une chose médiocre »
(Naugrette, 2007, p. 55) qui est source de corruption a cause de sa séduction, sa contagion qui se
propage en amont comme en aval car, a force d’étre séduits par I’imitation du mal, les spectateurs

voient leurs plus mauvais instincts se développer et I’emporter sur leur tendance au bien.
504



Le théatre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple ATRAS 7(1), pp. 494-512

Pour Platon, le fonctionnement et le développement adéquats de la société exigent
impérativement que chaque individu se qualifie, se spécialise dans un domaine précis et ait une
fonction unique qui constitue par conséquent son principe d’identification ou sa spécificité. Chaque
individu, dans la société, ne doit étre autre chose ni faire autre chose que ce a quoi il est destiné.
Comme le théatre ouvre la voie a une diversité de fonctions en partant des multiples réles des acteurs
ou comédiens dans une représentation théatrale, Platon est formel sur ce point : « nos gardiens,
renoncant a tous les autres artisanats, doivent étre de fagon trés précise les artisans de la liberté de la
cité et ne s’appliquer qu’a ce qui y contribue. Alors il faudrait qu’ils ne fassent ni n’imitent rien
d’autre que cela » (Naugrette, 2007, p. 50). La question de la personnalité des gardiens de la cité
constitue un argument de premier ordre chez Platon et il congoit ce type de gardien comme le symbole
méme du citoyen modéle. Il le veut surtout un philosophe « plein de cceur, rapide et vigoureux »
(Naugrette, 2007, p. 47), un homme d’une honnéteté insoupconnée. Pour lui, la question de
I’éducation des gardiens de la cité s’avére d’autant plus primordiale qu’il place au-dessus de toutes
les priorités. Cette éducation des gardiens de la cité prend absolument en compte non seulement
I’éducation du corps qu’il désigne par « I’exercice gymnastique », mais aussi la formation spirituelle,
qu’il nomme « I’entretien des Muses » (Naugrette, 2007, p. 47).

Dans I’entendement de Platon, la société n’a pas besoin d’hommes doubles et polyvalents si
bien que, il est connu de tous, vouloir imiter ou faire plusieurs choses dans la société, c’est vouloir
dépasser les limites raisonnables des facultés humaines et faire preuve d’un orgueil condamnable.
Une société digne de ce nom est construite autour de la notion de qualification ou de spécialisation et,
dans une telle société,

le cordonnier est cordonnier et non pas pilote en plus de son travail de cordonnier ; et le
cultivateur, cultivateur et non pas juge en plus de son métier de cultivateur ; et I’homme de guerre,
homme de guerre et non pas voué a 1’argent en plus de son métier de guerrier ; et ainsi de suite pour
tous. (Naugrette, 2007, p. 50)
L’artisan par excellence, selon Platon, c’est I’artisan spécialisé, ¢’est-a-dire celui qui participe au
développement social et a I’épanouissement humain.

A cause de I’imitation, Platon colle une image particuliérement dépréciative du théatre. Pour
lui, ’inspiration ou la muse habite 1’imitateur ou le faiseur de théatre sous la forme d’une possession
et d’un délire car « la Muse a partie liée avec le délire » (Ranciére, 1983, p. 75-76). L’artiste, une fois
en proie au délire, transmet sa maladie au public de spectateurs. Il contamine les spectateurs. Ce qui
en fait un étre dangereux pour la société. C’est pourquoi, le pouvoir de séduction du théatre, « son
aptitude a corrompre méme les hommes dignes de ce nom, en dehors d’un tres petit nombre d’entre
eux, cela est a coup sar effrayant » (Naugrette, 2007, p. 55). Le théatre est source de corruption, « un

jeu puéril » (Naugrette, 2007, p. 55) et une fiction maléfique dont la contamination prend des
505



Fétigué COULIBALY Atras 15/01/2026

proportions inquiétantes. Il est aussi « I’image d’une image » (Bertrand, 1996, p. 24), c’est-a-dire
d’étre le reflet dégradé du monde sensible qui crée une situation d’énonciation particulicrement
illusoire qui double la réalité et prétend se donner pour vrai. En conséquence, elle déduit qu’il est non
seulement faux et mensonger, mais aussi constitue un danger potentiel, de dérive qu’il faut endiguer
nécessairement.

Ce qui en fait un poison et une drogue donc un mal pour I’ensemble de la société. Le
dramaturge devient un sorcier, un magicien, empoisonneur, un ensorceleur, pour tout dire, un étre
maléfique. A ce propos, Jacques Ranciére écrit :

Le pouvoir le plus pervers des poetes n’est pas de raconter aux guerriers des fables
inconvenantes sur les dieux. Il est d’introduire la confusion entre les productions divines et les
fabrications artisanales, de mettre a la disposition de la foule cette musique ou se prennent les

modeles de I’ordre et du désordre dans la cité. (Ranciére, 1983, p. 74)

Le théatre cultive le mal sous forme d’exces car I’harmonie et la juste mesure qui, dans une société
digne, déterminent le bon citoyen se trouvent complétement anéanties par une démesure qui frise
I’hybris, ¢’est-a-dire la faute, ’excés primitif, les déchainements des passions, les anomalies de la
nature, ¢’est-a-dire tout ce qui en I’homme le pousse, non pas vers la montée, mais plutot vers la
descente. Le théatre met en éveil les bas instincts qui sommeillent en I’homme, « toutes les choses
dans 1’ame qui touchent au désir, au chagrin et au plaisir » (Naugrette, 2007, p. 57). Il nourrit en
I’homme la béte, la bétise humaine, ouvrant la voie a tous les débordements.

Etant donné que toutes ces condamnations contre le théatre sont étayées par des arguments et
des démonstrations qui ne manquent pas toujours de cohérence ni de solidité, I’on ne peut déduire
qu’elles relevent du leurre ou du fantasme. Cependant, le fondement de ces convictions
philosophiques dépend de 1’adhésion a des principes philosophiques qui semblent nettement plus
essentiels relatifs a la définition de la réalité et la quéte de la vérité. Donc, les anathemes formulés
contre le théatre dont Platon en assure le soubassement philosophique et conceptuel, ne sont en réalité
qu’une argumentation d’une animosité bien plus décisive et originelle.

Pourtant, cette conception platonicienne de la Mimesis est particulierement réductrice
d’autant plus qu’elle congoit la Mimesis seulement comme imitation. Aristote, pour sa part, la congoit
certes comme imitation, mais une imitation qui s’ouvre a la représentation. C’est pourquoi, Roselyne
Dupont-Roc et Jean Lallot, dans leur traduction de la Mimesis écrivent :

Aristote, entre autres distances qu’il prend avec son maitre, déplace le concept : il ne distingue

plus, comme Platon, entre texte théatral et texte épique, en terme de degré mimétique ; pour

lui, épopée et tragédie ne s’opposent plus, a I’intérieur de la Mimesis, qu’en terme de mode.

Déplacement capital, dans la mesure ou la Mimesis poétique déborde désormais le champ de

506



Le théatre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple ATRAS 7(1), pp. 494-512

I’ceuvre intégralement dialoguée pour recouvrir, en partie au moins, ce que Platon appelait
diegesis. (Aristote, 1980, p. 18)

Cela montre que la Mimesis ne va plus de soi ; elle devient complexe puisque de 1’imitation, elle tend
vers la représentation. Dans ce cas de figure, les choses sont présentées telle qu’elles doivent étre ; ce
qui rend particulierement manifeste 1’intervention de ’art sur le réel. Autrement dit, le réel est alors
reconstruit par la Mimeésis selon des critéres subjectifs au point qu’il devient tel qu’il doit étre. Dés
lors, I’on se trouve dans un domaine trés éloigné de la simple copie pour se retrouver carrément du
coté de la reconstruction artistique, la stylisation ou 1’idéalisation puisque « la réalité reste une
référence, sans jamais devenir une contrainte » (Ricceur, 1975, p. 60).
La réprobation de la mimésis théatrale par les Péres de I’Eglise

Dans la polémique contre la mimesis théatrale, il n’y a pas que les philosophes. Le monde
religieux s’invite également au débat. En effet, faisant écho a Platon, les peres de 1’église formulent
des récriminations contre le théatre tout en se fondant sur la question de 1’éthique ou de la morale. 1l
existe ainsi une véritable filiation platonicienne autour de la condamnation ou du refus idéologique
du théétre qui se fonde sur les effets de la Mimesis sur 1’étre humain. Deux raisons principales sous-
tendent la condamnation du théatre, en particulier des spectacles, par 1’église. La premiére raison de
I’incrimination religieuse contre les spectacles concerne surtout ce qu’il convient « le mensonge de
I’art ». L’église considére en effet le théatre comme un mensonge. Comme le souligne Laurent
Thirouin, « au XVII1° siécle, le proces contre le théatre est au fond un proces contre la représentation,
un rejet du factice et du vain sous toutes ses formes, au nom de la pleine, véritable et unique Réalité »
(Thirouin, 1997, p. 22). La seconde raison essentielle de la condamnation des spectacles de théatre
par I’église reléve de ’ordre de la morale. Il s’agit d’une accusation d’immoralité fondée sur le
« plaisir théatral » qui s’origine dans ce que 1’église considére comme une « fausse compassion ».

Ainsi, Saint Augustin, avouant son regret d’avoir eu a un moment donné de 1’estime pour les
spectacles de théatre, dit qu’« il déplore I’amour qu’il avait pour les comédies, et le plaisir qu’il sentait
a y étre ému de douleur » (Naugrette, 2007, p. 58). Lui faisant écho, Tertullien considere le théatre
comme 1’art par excellence d’immoralité. Il le présente comme le véritable temple du libertinage et
de I’ivrognerie et I’assimile a « 1’hotel de Bacchus » et au « palais de Vénus » (Naugrette, 2007, p.
58). Saint Augustin, se répandant en récriminations contre le théatre, dénoncant avec virulence les
effets néfastes de la mimesis théatrale sur I’homme, dit ne pas comprendre les raisons profondes qui
attirent les hommes au théatre ou le plaisir n’est fondé que sur une fausse compassion :

Mais quel est ce motif qui fait que les hommes y courent avec tant d’ardeur, et qu’ils veulent ressentir

de la tristesse en regardant des choses funestes et tragiques qu’ils ne voudraient pas néanmoins

507



Fétigué COULIBALY Atras 15/01/2026

souffrir ? Car les spectateurs veulent en ressentir de la douleur ; et cette douleur est leur joie. (Augustin,
1993, p. 89)

Il précise en effet que le spectateur croit a la semblance qui lui est montrée comme réelle et
participe émotionnellement au destin des personnages, a leur délire car son sentiment releve d’une
compassion profonde. Pour lui, ¢’est parce que les spectateurs entendent tirer du plaisir qu’ils courent
avec tant d’ardeur au théatre et regardent passionnément toutes ces choses hautement tragiques :

D’ou vient cela, sinon d’une étrange maladie d’esprit ? puisqu’on est d’autant plus touché de ces

aventures poétiques que 1’on est moins guéri de ses passions, quoique d’ailleurs on appelle misére le

mal que I’on souffre en sa personne, et miséricorde la compassion qu’on a du malheur des autres .

(Naugrette, 2007, p. 59)

Le regard méprisant qu’il porte sur du théatre semble s’inscrire dans la logique de celui de Platon car
la question de la contagion ou de la contamination constitue 1’une des bases principales de son
argumentation avec la mimesis théatrale qui est présentée comme étant a 1’origine du processus de
cette contamination qui s’avére quasi incontrolable. On retrouve également le méme champ lexical
de la maladie. Il parle méme « d’une étrange maladie d’esprit » (Naugrette, 2007, p. 59).

Pour Saint Augustin, la mimesis théatrale est aussi fausse que son mécanisme artistique. Le
pis est qu’elle entend substituer a la seule et vraie miséricorde de Dieu une compassion impure et
corrompue qui reléve essentiellement de 1’artifice. Elle provoque la compassion des spectateurs par
des « choses feintes » (Augustin, 1993, p. 89) ou, selon Jean-Marie Schaeffer, par « la feintise de la
fiction » (Naugrette, 2007, p. 60). Devant la menace que constitue la corruption de la mimesis
théatrale pour I’ame, Saint Augustin décide de fermer définitivement la porte de la sienne a cette
contagieuse maladie. Ainsi, formule-t-il son veeu ou sa confession :

O mon ame, garde-toi de I’impureté. Mets-toi sous la protection de mon Dieu, du Dieu de nos

peres, qui doit étre loué et glorifié dans 1’éternité des si¢cles. Garde-toi, mon ame, de

I’impureté d’une compassion folle. Car il y en a une sage et raisonnable dont je ne laisse pas

d’étre touché maintenant. (Augustin, 1993, p. 90)

Le théatre est ici présenté sous une coloration digne d’un blaspheéme. 11 est en effet un péché.

La pensée religieuse donne un souffle nouveau au rejet idéologique et catégorique du théatre
car sa réprobation réactive davantage le discours antithéatral. Devant I’importance du discrédit qui
entache le théatre, les Moralistes du XV 11¢ siécle prennent I’initiative de le purifier et le 1égitimer de
facon définitive. Il s’agit en effet de procéder a une élimination systématique des

causes qui empéchent le théatre francais de continuer le progrés qu’il a commencé de faire

depuis quelques années par les soins et les libéralités de feu Monsieur le Cardinal de Richelieu » et

508



Le théatre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple ATRAS 7(1), pp. 494-512

« des impuretés qui s’y disaient et qui s’y représentaient » a cause justement desquelles « les anciens
Péres de I’Eglise ont toujours défendu le théatre aux chrétiens . (d’Aubignac, 1927, p. 387-388)
Cette noble tache est entierement confiée des Savants ou théoriciens connus sous le nom de
Doctes. Cette entreprise de purification et de Iégitimation de la chose théatrale induit directement la
réinterprétation et surinterprétation de la Poétique d’Aristote. Cette approche a la fois authentique et
apocryphe du texte aristotélicien qui fonctionne comme une sorte de matrice aboutit a I’émergence
d’un certaines de principes d’un degré de spécialisation et de technicité trés élaboré qui deviennent
automatiquement une doctrine qui conditionne autant les ceuvres d’art que leurs créateurs.

Aunom de I’Etat et de I’Eglise, le domaine de la création artistique est enticrement sous haute
surveillance avec la censure qui, comme 1’épée de Damoclés, est suspendue au-dessus de la téte des
créateurs toujours préte a frapper de la fagon la plus impitoyable. C’est a ce prix seulement que les
législateurs de la dramaturgie classique entendent assainir le domaine de I’art et le départir de toutes
les formes d’avilissement. Le si¢cle des Lumiéres s’est également dévoilé dans la condamnation de
la chose théatrale par la voix de Jean Jacques Rousseau. Avec lui, le discours sur la contamination de
la mimesis théatrale resurgit de nouveau. Il montre que les spectateurs prennent godt aux crimes
commis sous leurs yeux sur scéne et, par conséquent, en sont complices. lls sont contaminés. Au
théatre, « tout y est et tout y est applaudi » mais aussi « tout se termine au gré des acteurs et des
spectateurs » (Rousseau, 1967, p. 111). Par ce pouvoir de contamination, le théatre devient ainsi une
culpabilité. De Platon aux Moralistes des XV 11 et XVI11° siécles en passant par les Péres de I’Eglise,
le théatre est présenté comme un danger qui menace la société toute entiére mais aussi comme un
péché. Partant, la préservation de la société contre ce mal exige impérativement 1’annulation du
théatre et I’exclusion de la société de tout faiseur de théatre. Devant ce tableau noir dressé contre I’art
théatral, il est clair qu’il n’y a rien d’utile en cet art mimétique et par conséquent rien a en attendre
pour le bien de la société. Il ne reste qu’a le bannir de la société pour protéger et préserver le bien-
étre des citoyens.

Les peres de I’église, avec pour figure de proue Saint Augustin, s’inscrivent dans la filiation
platonicienne, c’est-a-dire développement la méme polémique mimétique articulée sur une
argumentation de type éthique. Leur analyse du fait théatral présuppose une illusion mimétique qui
induit indubitablement une identification du spectateur a ce qu’il voit, aux personnages qu’il percoit
comme vrais, a I’histoire qu’il saisit comme crédible, surtout aux sentiments violents, aux émotions
et aux passions humaines qui sont mis en jeu a travers les différents éléments du spectacle. Pour
Platon comme pour Saint Augustin, le spectateur n’est égoiste ou incrédule ; il n’est point distancié,
croit absolument a la semblance qui lui est montrée comme réelle et, par conséquent, participe
émotionnellement au destin des personnages, a leur délire. Ces détracteurs philosophiques et religieux

du théatre considerent, pour leur part, que le sentiment du spectateur qui est nécessairement provoqué
509



Fétigué COULIBALY Atras 15/01/2026

par la structure mimétique de 1’art théatral reléve de 1’ordre d’une compassion particulierement
profonde dans la mesure ou le spectateur ne manque pas de souffrir des souffrances du personnage
joué ou incarné. Devant ce qu’ils décrivent comme tant de tristesse, tant de douleur, tant de
souffrances ressenties par le spectateur durant les spectacles dramatiques, ils s’interrogent sur
I’engouement ou la passion du public pour le fait théatral et se trouvent dans 1’obligation d’y répondre
eux-mémes.

En dépit de toute cette récrimination, le théatre, en particulier ses spectacles, est toujours le
reflet de la société, incarnant les mutations culturelles, les évolutions historiques et les
bouleversements sociaux. Des tragédies de la Gréce antique aux performances numériques
contemporaines, il reflete les conflits politiques, les difficultés économiques et les perspectives des
groupes marginalisés. Il demeure toujours un moyen puissant de remettre en question les normes
sociales et politiques établies, et il est souvent utilis¢é comme un outil de contestation politique. Le
théatre est un miroir de la société, reflétant les joies, les peines et les réves les plus fous des hommes
et les pousse a réflechir, a ressentir et a vivre des expériences uniques. C'est une conversation
intemporelle entre la scéne et le spectateur, un dialogue qui enrichit I'ame et éveille I'esprit. Il est un
élément important de la société, offrant un moyen d'expression artistique, de communication et de
divertissement pour le public et les artistes, I'éducation pour le public et la création de communautés.

Cette étude se situe, du point de vue chronologique, dans 1’ Antiquité et la période classique.
Cependant, force est de remarquer une certaine reconfiguration de la filiation platonicienne dans 1’¢re
contemporaine. En effet, Jacques Ranciere réhabilite et approuve la pensée platonicienne, en
récriminant la Mimeésis. Il s’inscrit dans une perspective de dépouillement de 1’art théatral de toute
forme de figuration pour émanciper le spectateur. A ’instar de Jacques Ranciére, Bertolt Brecht
partage aussi la critique platonicienne contre la Mimesis théatrale. Il rejette catégoriquement
I’identification du spectateur au personnage-acteur. Pour lui, le spectateur, au lieu de se projeter dans
I’action représentée, est tenu de s’en €loigner, en observant une « distance critique ». C’est la théorie
de la « distanciation », fondement de la dramaturgie brechtienne qui concerne 1’effet produit par le
spectacle sur le spectateur dont le but est d’« amener le spectateur a considérer ce qui se déroule sur
la scéne d’un ceil investigateur et critique. Les moyens utilisés [sont] ceux de 1’art » (Brecht, 1978, p.
242). La distanciation repose fondamentalement sur le discontinu, le montage. Ainsi, le souligne
Walter Benjamin : « d’une maniére comparable aux images d’une bande cinématographique, le
théatre épique progresse par a-coups. Sa forme essentielle est celle du choc par lequel les diverses

situations de la piéce se heurtent I’une 1’autre » (Benjamin, 1969, p. 32).
Conclusion
En définitive, les rapports entre le théatre et la philosophie ont, en apparence, été fraternels et

amicaux sinon, dans la réalité, ils se sont toujours avérés particulierement polémiques. Le théatre, art

21V



Le théatre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple ATRAS 7(1), pp. 494-512

essentiellement fondé sur le principe mimétique, n’est rien d’autre que la présentation d’un systéme
d’orientation possible qui met le spectateur face a des hypotheses existentielles ainsi que les
conséquences qui en découlent. Cet art de la scéne ne s’accommode pas du monde sensible tel qu’il
est, mais il montre des situations paradoxales ou le spectateur voit ce qui se passe sous ses yeux, c’est-
a-dire la maniere dont évoluent les personnages suivant les contractions dans lesquelles ils sont pris.
Le théatre est un art du possible qui mérite d’étre enseigné a la société car il se présente comme le
lieu de manifestations de plusieurs possibilités pour montrer ce qui est possible. En effet, une méme
piéce de théatre peut étre jouée de fagon trés différente, par des mises en scéne différentes. En outre,
il nous apprend, non seulement des possibilités, mais aussi les possibilités des possibilités. A travers
le jeu de deux acteurs distincts jouant le méme réle, 1’on comprend que le théatre nous raconte
I’histoire d’une possibilité, mais il nous montre aussi qu’il existe d’autres possibilités pour raconter
cette histoire des possibilités. Un acteur est un véritable médiateur entre des possibilités qui révéle
aussi qu’en tant qu’acteur de génie il peut exprimer les possibilités d’une autre maniere. En dépit du
pouvoir de transformation positive de I’individu et de la société, ce grand art devient 1’objet de vive
polémique fondée sur les conditions de I’illusion mimétique, son fondement, exigeant méme son
éradication et I’expulsion des hommes de théatre de la société.

A Propos de ’auteur

Fétigué COULIBALY est enseignant-chercheur en études théatrales au Département des Arts et
Lettres de 1’Ecole Normale Supérieure d’Abidjan, Cote d’Ivoire. https://orcid.org/0009-0002-4092-
426X

Financement: Cette recherche n’est pas financée.

Remerciements: Non applicable

Originalité : Notre protocole évalue I'impact sur la créativité et la coopération via une grille
critériée.

Conflits d’intéréts: Les auteurs ne déclarent aucun conflit d’intéréts.

Déclaration sur ’intelligence artificielle: L’IA et les technologies assistées par I’IA n’ont pas été

utilisées.

Références

Aristote. (1980). La poétique (R. Dupont-Roc & J. Lallot, Trans.). Seuil. (Original work published
ca. 335 BCE)

Augustin, S. (1993). Les confessions (J. Trabucco, Trans.). Flammarion. (Original work published
ca. 397-401)

Aubignac, F. H. d’. (1927). La pratique du théatre. Champion. (Original work published 1657)
Benjamin, W. (1969). Essais sur Bertolt Brecht. Maspero.

Bertrand, D., et al. (1996). Le théatre au XVIlle siecle. Presses Universitaires de France.
Brecht, B. (1978). Ecrits sur le théatre (J. Tailleur, Trans.). L’ Arche.

Césaire, A. (1956). Cahier d’un retour au pays natal. Présence Africaine.

Debray, R. (1998). Introduction a la médiologie. Presses Universitaires de France.

Descartes, R. (1647). Les passions de [’ame. Henry Le Gras.

Dommange, R. (2006). Henri Gouhier et le théatre. Champion.

Gouhier, H. (1968). L ‘essence du thédtre. \/rin.

511


https://orcid.org/0009-0002-4092-426X
https://orcid.org/0009-0002-4092-426X

Fétigué COULIBALY Atras 15/01/2026

Hadot, P. (2001). La philosophie comme maniére de vivre. Albin Michel.

Lioure, M. (1963). Le théatre et la morale. Presses Universitaires de France.

Mahdi, M. (2021). Le rire comme instrument de moralisation théatrale. Revue des études théatrales,
14(2), 601-620.

Mossé, C. (1992). Athénes au Ve siécle. Seuil.

Motte, A. (1988). Philosophie antique et sagesse. Revue philosophique de Louvain, 86(2), 165-180.

Naugrette, C. (2007). L esthétique théatrale. Armand Colin.

Racine, J. (1671). Bérénice. Claude Barbin.

Ranciere, J. (1983). Le philosophe et ses pauvres. Fayard.

Ricceur, P. (1975). La métaphore vive. Seuil.

Rousseau, J.-J. (1967). Lettre a d’Alembert sur les spectacles. Garnier-Flammarion. (Original work
published 1758)

Segond, L. (2008). La Bible. Alliance biblique universelle.

Thirouin, L. (1997). L aveuglement salutaire : le thédtre et la morale au XVIle siécle. Champion.

Voltaire. (1877). Euvres completes (Vol. 8). Garnier.

Xénophon. (1859). Mémorables (E. Talbot, Trans.). Hachette.

512



