
ATRAS  Volume 7 (1), pp. 494-512                                      15/01/ 2026 ISSN: 2710-8759/ EISSN: 2992-1376 

 

494 
 Atras Journal/ 2025, published by the University of Saida, Dr. Moulay Tahar, Algeria 

This is an Open Access Article under The CC BY-NC 4.0 

 

 

 

 

Citer Cet article 

Coulibaly, F. (2026). Le théâtre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple. ATRAS Revue, 7(1),  

494-512. https://doi.org/10.70091/Atras/vol07no01.34 

Email: 1 datoufetigue72@gmail.com  

Le théâtre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple  

  Fétigué COULIBALY 1  

1École Normale Supérieure d’Abidjan, Côte d’Ivoire 

 

 

Reçu : 22./ 11/ 2025                 Accepté : 17/ 12/ 2025                          Publié : 15/ 01 / 2026 

 

 
Résumé 

Le théâtre et la philosophie ont contribué à l’éducation des hommes et à l’édification d’une société humaine 

pleinement épanouie. Dans leur contribution à l’éveil des mentalités et à la compréhension du monde qui nous 

entoure, le théâtre et la philosophie adoptent des approches totalement différentes. Pendant que la Mimèsis 

constitue la principale méthode d’approche propre au théâtre, la philosophie instruit dans les écoles. Avec la 

représentation, le théâtre a un public particulièrement très large pendant que celui de la philosophie est très 

limité. Par son pouvoir de fascination des peuples à l’aide de la scène, il devient l’objet de polémique par la 

philosophie qui l’accuse de « poison » et d’« ensorceleur », allant jusqu’à imposer l’éradication du théâtre et 

de tout homme de théâtre hors de la société. Nous décryptons la complexité des rapports entre le théâtre et la 

philosophie dans une perspective comparatiste. 

Mots clés : Couple théâtre-philosophie, complicité, éducation individuelle et sociale, divorce, argumentaire 

antithéâtral   

Abstract 

Theater and philosophy have contributed to the education of humankind and the development of a fully realized 

human society. In their contribution to the awakening of minds and the understanding of the world around us, 

theater and philosophy adopt completely different approaches. While mimesis is the primary approach in 

theater, philosophy is taught in schools. Through performance, theater has an immeasurable audience, whereas 

philosophy has a very limited one. Through its power to fascinate people on stage, it has become the subject of 

controversy in philosophy, which accuses it of being “poisonous” and “bewitching,” going so far as to call for 

the eradication of theater and all theater people from society. We decipher the complexity of the relationship 

between theater and philosophy from a comparative perspective. 

Keywords: Theater-philosophy pairing, complicity, individual and social education, divorce, anti-theater 

arguments 

 

https://doi.org/10.70091/Atras/vol07no01.
mailto:datoufetigue72@gmail.com


Le théâtre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple                                                      ATRAS   7(1), pp. 494-512 

  

495 
 

Introduction 

Le théâtre et la philosophie constituent, tous deux, des « pragmata » définis par Aristote  

comme des affaires humaines, c’est-à-dire les pratiques sociales et humaines, prenant la forme de 

domaines de connaissance et faisant l’objet de conceptualisation ou de théorisation en fonction des 

approches. « Pour comprendre les affaires humaines (les pragmata), précise Régis Débray, force est 

de s'exiler hors de l'empire des signes pour aborder au pauvre royaume de l'objet, "des machines 

inhumaines" » (Debray, 1998, p. 11). Une pratique sociale désigne une manière ou une façon de faire 

et de penser si bien qu’il en existe une diversité. En tant que domaines de connaissance, le théâtre et 

la philosophie sont particulièrement très anciens, et chacun possède son fondement idéologique, sa 

spécificité, voire son principe fondamental, permettant son identification systématique. Leur origine 

autant que leur histoire remontent à l’Antiquité grecque, précisément au Ve siècle avant Jésus-Christ, 

à l’aube des civilisations. Nous sommes à une époque particulièrement importante pour l’humanité à 

double titre. En effet, elle marque l’apparition des plus grandes tragédies de l’histoire qui mettent en 

scène les héros des plus grands mythes de l’histoire, en particulier les illustres figures de l’Iliade et 

de l’Odyssée. Elle est également le lieu de révélation de grandes figures de la pensée humaine, en 

l’occurrence Socrate, Platon, Démocrite, Aristote. Étant les deux plus anciens et grands domaines de 

connaissance de l’humanité, le théâtre et la philosophie ont, au fil du temps, fonctionné comme un 

couple, un duo explosif, tantôt dans une complicité avérée, tantôt dans une hostilité inouïe.  

Cette étude qui se veut comparatiste entend articuler l’esthétique théâtrale aux textes 

philosophiques et théologiques, en particulier ceux de Platon et de Saint Augustin. Il s’agit d’une 

analyse qui consiste à croiser des travaux sur l’esthétique théâtrale avec les textes philosophiques 

platoniciens et théologiques augustiniens. L’objectif principal de la présente étude est de montrer que 

le théâtre, en dépit de la polémique mimétique qui constitue son fondement, demeure un art du 

possible particulièrement indispensable à l’éducation tant individuelle que sociale. Sur cette base, 

nous allons suivre une démarche marquée par deux points principaux : d’une part la complicité 

constructive entre le théâtre et la philosophie et d’autre part leur hostilité destructive.   

La complicité constructive entre le théâtre et la philosophie  

La complicité est une notion particulièrement polysémique. En effet, elle désigne, d’un point 

de vue juridique, une aide, une assistance facilitant la préparation ou la consommation d’un crime ou 

d’un délit, mais aussi une entente secrète ou tacite entre des individus pour leur participation 

intentionnelle à une infraction, un délit ou un crime. Elle est, en général, définie comme une entente 

momentanée dans l’accomplissement d’une action, voire le fait de procéder à une synergie de 

compétences, la conjugaison des efforts pour réaliser une œuvre sociale. Pris dans ce sens, la 

complicité entre le théâtre et la philosophie renvoie à la synergie des contributions théâtrales et 



Fétigué COULIBALY                                                                                                                                  Atras  15/01/2026 

 

496 
 

philosophiques à l’éducation de l’individu et de la société. Ainsi, la complicité devient un facteur 

d’unité, de cohésion, d’épanouissement et d’évolution tant pour l’individu que pour la société.  

Dans leur complicité, le théâtre et la philosophie militent pour l’édification d’une société 

humaine exemplaire qui gravite essentiellement autour de l’humain, c’est-à-dire qui place l’homme 

en amont et en aval de toute action. Ils entendent définir les principes, les valeurs à promouvoir, les 

vertus à pérenniser et transmettre de génération en génération pour parfaire au mieux les conditions 

de vie et d’existence. Ils entendent définir les codes comportementaux devant régir les rapports des 

individus au sein de la société pour un « vivre ensemble » digne de modèle. Il s’agit d’actions qui 

consistent à améliorer le cadre de vie par la définition et la promotion des bonnes mœurs sociales qui 

préservent la cohésion et la stabilité. Il s’agit surtout d’édifier des sociétés humaines particulièrement 

évoluées avec des individus meilleurs. Pour la réalisation de ce grand projet d’intérêt humain, le 

théâtre et laphilosophie présentent des approches nettement différentes.  

L’approche du théâtre dans la construction de l’individu et de la société  

Le théâtre est un art particulier qui repose essentiellement sur l’hétérogénéité fondatrice. Il est 

à la fois une pratique d’écriture et une pratique de la représentation. Si en tant que pratique d’écriture, 

il est irréductiblement lié au texte écrit, en tant que pratique de représentation, il est spectacle, c’est-

à-dire mise en scène ou réalisation scénique. Autrement dit, il est une mise en dialogue du texte écrit. 

Là, se révèle ce qu’il convient d’appeler la magie du théâtre. En effet, en tant que pratique de la 

représentation, le théâtre devient le fait de « montrer » un monde de conventions dans lequel des 

comédiens interprètent des personnages tout en leur prêtant leurs gestes et leurs voix pour donner vie 

à un texte. Il est surtout question d’une imitation de la vie au moyen de paroles, de gestes par le canal 

d’un décor et de costumes, mais aussi d’un déroulement d’action et d’images plus ou moins 

merveilleux propres à amuser ou à terrifier. 

Cette dimension scénique ou spectaculaire du théâtre prend la forme d’une incarnation 

éphémère qui atteint l’art au moyen d’artifices. Henri Gouhier établit un parallèle entre le processus 

de Création de l’univers qui relève exclusivement de l’ordre du divin et celui qui préside à la création 

de l’art du théâtre. En effet, dans la Bible, précisément dans l’évangile de Jean, il est ainsi écrit : « au 

commencement était la Parole, et la Parole était avec Dieu, et la Parole était Dieu » (Segond, 2008, 

p. 1471). Gouhier (1968) écrit, pour sa part, « au commencement était le Verbe. [...] Au 

commencement du théâtre comme de l'univers. Son principe est donc une parole... » (p. 68). Cette 

mise en rapport d’Henri Gouhier accorde tout le primat à l’acte de parole pour montrer la 

prépondérance et l’irréductibilité de l’acte de parole dans le fait théâtral. L’initiative d’Henri Gouhier 

relève, non pas du blasphème, mais simplement d’une volonté de marquer l’importance ou 

l’« indispensabilité » de l’acte de parole au théâtre. C’est également une manière, pour lui, de prouver 

que le rôle fondamental du théâtre dans la société s’apparente dans une large mesure au sacerdoce.  



Le théâtre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple                                                      ATRAS   7(1), pp. 494-512 

  

497 
 

Le rôle fondamental du théâtre dans la société est l’expression universelle du monde et de la 

vie si bien que l’homme, l’histoire et l’univers constituent sa matière promise. Pour remplir de 

façon adéquate cette vocation d’universalité, le théâtre ne se contente plus de réduire son action 

à la banale revendication de vérité, à offrir aux spectateurs la majesté de ses sujets et l’éclat de 

ses héros, mais de fondre dans une fresque grandiose les infinis tableaux de l’homme et du 

monde. Ce qui importe pour lui, ce n’est point la somptuosité du spectacle ni le pathétique de 

l’action, mais plutôt la profondeur de l’enseignement moral car il se veut un « instrument de 

culture » autant pour le peuple que pour le penseur. Lors d’une représentation théâtrale, « si la 

foule est avide du plaisir dramatique, si les âmes sensibles vibrent surtout aux émotions du 

cœur, les esprits les plus raffinés exigent du [théâtre] une substance spirituelle » (Lioure, 1963, 

p. 63).  

Le public d’une représentation théâtrale est susceptible de stratification en trois catégories, 

notamment la foule, les émotifs et enfin les penseurs.  

Tandis que les deux premiers, la foule et les émotifs, demeurent à la surface dramatique et 

psychologique du spectacle en déroulement, les penseurs le pénètrent dans toute sa profondeur et 

goûtent au-delà de la parade la leçon révélée, puisque l’enseignement, c’est-à-dire le fait de dispenser 

une leçon morale constitue l’essentiel, le plus important des « devoirs austères du poète dramatique » 

(Lioure, 1963, p. 65). La mission première du théâtre est ainsi explicitée :  

On ne saurait trop le redire, pour quiconque a médité sur les besoins de la société, auxquels 

doivent toujours correspondre les tentatives de l’art, aujourd’hui plus que jamais le théâtre est 

lieu d’enseignement. [Le théâtre] (…) doit donner à la foule une philosophie, à ceux qui 

pensent une explication désintéressée, aux âmes altérées un breuvage, aux plaies secrètes un 

baume, à chacun un conseil, à tous une loi. (Lioure, 1963, p. 65) 

  

Le théâtre se veut le miroir du réel, c’est-à-dire le miroir exact de la vie, moins pour simplement 

émouvoir le public que pour changer la société. Ainsi l’écrit Louis Sébastien Mercier :  

[le dramaturge] est l’interprète des malheureux, l’orateur public des opprimés ; (…) son emploi 

est de porter leurs gémissements aux oreilles superbes qui, tout endurcies qu’elles sont, 

entendent le tonnerre de la vérité, en seront étourdies ou touchées (Bertrand et al., 1996, p. 

313).  

Le théâtre enseigne les grandes valeurs sociales pour le bien-être de l’Homme dans la société, 

en particulier l’amour de la morale, de la vertu, de l’honnêteté et la haine du vice. En tant que tel, il 

devient « le tableau fidèle des actions des hommes », « un épisode de la vie quotidienne » et « la 

restauration de la vérité sur la scène » (Lioure, 1963, p. 20). Par ce rapprochement du théâtre avec la 

vie quotidienne, plus besoin que le personnage incarné par le comédien soit distant de l’homme, c’est 



Fétigué COULIBALY                                                                                                                                  Atras  15/01/2026 

 

498 
 

dire que « le héros du [théâtre] ne doit pas être regardé « d’un autre œil » que nous regardons l’homme 

de la rue : dépouillé de toute dignité et de toute distance, il doit offrir au spectateur un visage actuel, 

familier, le visage humain sans aucun masque » (Lioure, 1963, p. 21). C’est pourquoi, le théâtre, quoi 

que l’on en dise, quoi que l’on fasse contre lui, demeure cet art mimétique qui incite toujours à la 

vertu, en mettant sous les yeux du public des actions morales et devient « le seul endroit où les larmes 

de l’homme vertueux et du méchant soient confondues. Là, le méchant s’irrite contre des injustices 

qu’il aurait commises ; compatit à des maux qu’il aurait occasionnés et s’indigne contre son propre 

caractère » (Bertrand et al., 1996, p. 327). Voltaire renchérit sur le pouvoir d’éducation de l’art théâtral, 

en mettant sur un piédestal largement au-dessus de celui du livre, affirmant que « le théâtre instruit 

mieux que ne fait un gros livre » (Voltaire, 1877, p. 547).  

Le théâtre est un lieu d’enseignement vivant, une véritable école de grandeur d’âme, un lieu 

d’éducation par excellence qui ouvre le cœur aux leçons de la vertu, exerce toute notre sensibilité, 

met en action ces riches facultés, ouvre les trésors du cœur humain, féconde sa pitié, sa commisération 

et enseigne  à l’homme à être honnête et vertueux. Il constitue le lieu privilégié de châtiment ou de 

correction des mœurs, des travers des hommes par le divertissement ou le rire. Ce qui en fait un jeu 

d’enjeu. Cette double fonction sociale lui confère une finalité morale, en en faisant un vecteur de 

moralité. Le poète français néo-latin Jean de Santeul le traduit par une formule devenue très célèbre : 

« castigat ridendo mores » (Mahdi, 2021, p. 617), signifiant « la comédie châtie les mœurs en riant ». 

Conscient du pouvoir de la représentation théâtrale, l’auteur dramatique français Jean Racine (1671, 

p. 153) écrit, dans la Préface de sa pièce, Bérénice, que « la principale règle est de plaire et de 

toucher ». Diderot corrobore la fonction sociale et éducative du théâtre, précisant qu’« inspirer aux 

hommes l’amour de la vertu, l’horreur du vice » (Lioure, 1963, p. 28) constitue le principal objet 

sinon le fondement de toute composition dramatique.  

Outre la question de la morale et de la vertu, le théâtre s’intéresse également à la politique, 

c’est-à-dire à l’éducation des peuples et des hommes politiques. Il met en scène des exemples 

frappants qui retracent la destinée des empires et qui servent de leçons aux rois et à l’ensemble des 

hommes. Ces illustres exemples mis en scène  symbolisent, par leur destinée théâtrale, les rancœurs 

et les espoirs de tout un peuple et fustige la royauté en la personne du tyran. La mission du théâtre 

dans la société repose sur des préceptes fondamentaux, notamment la bonté de la nature, la liberté de 

l’individu, le respect de la conscience, l’excellence de la raison, la transcendance de la société. La 

morale du théâtre est aussi celle de la nature car la nature est  absolument infaillible.  

C’est pourquoi, sous le vernis mondain et les préjugés sociaux, affleure en l’homme un fonds 

inaltérable de bonté, de moralité et d’attendrissement que le théâtre s’active à révéler et à cultiver. 

Insistant sur l’importance du théâtre pour l’individu comme pour la société, Victor Hugo avoue que 

cet art de la scène se présente comme une véritable « tribune », une véritable « chaire » et que le 



Le théâtre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple                                                      ATRAS   7(1), pp. 494-512 

  

499 
 

dramaturge se trouve, de son côté, investi d’abord d’une « mission nationale », ensuite d’une 

« mission sociale » et enfin d’une « mission humaine » (Lioure, 1963, p. 65). En somme, distraire, 

amuser ou émouvoir n’est point l’ultime finalité, mais plutôt le prétexte à la propagation d’un 

enseignement de portée morale.  

L’approche de la philosophie dans la construction de l’individu et de la société 

  La notion de philosophie, particulièrement vieille par son origine antique, vient du grec ancien 

« philosophía » qui signifie « amour du savoir » et « amour de la sagesse ». Elle est, selon le Trésor 

de la langue française informatisé, définie d’abord comme une démarche, une recherche de la vérité, 

c’est-à-dire une activité rationnelle guidée par un questionnement sur le monde, la connaissance et 

l’existence humaine. Autrement dit, elle vise à la compréhension du monde et de la vie par une 

réflexion rationnelle et critique. En outre, elle constitue tout autant un mode vie en dégageant une 

option existentielle justifiée, c’est-à-dire en mettant en œuvre un ensemble de pratiques qui forment 

une règle de vie et qui donnent lieu à des usages du discours en accord avec la valeur principale autour 

de laquelle gravite toute la vie philosophique. Cela signifie qu’être philosophe, c’est vivre et agir 

d’une certaine façon et non pas seulement se confronter à des questions abstraites. Le philosophe est 

celui qui tend vers la sagesse, qui cherche à vivre comme il le faut et plus particulièrement qui 

recherche le bonheur (Descartes, 1647, p. 15). Elle est également une activité de création, de 

méditation, de définition et d'analyse de concepts tels que le Bien, le Mal, la beauté, la justice, le 

bonheur, l’existence, la vérité, le sens de la vie.  

Renvoyant à la tradition philosophique de l’Antiquité gréco-romaine, excluant celle des autres 

civilisations, elle est aussi une forme de pensée originale, un ensemble de doctrines formulées par des 

penseurs, mais aussi : 

 une quête de sagesse, d'un progrès qui est tout à la fois intellectuel, moral et spirituel, d'une 

vie plénière et plus authentique que favorise une recherche lucide du vrai », donc « apprendre à vivre 

et à méditer, à dialoguer, à mourir aussi », une discipline qui a une « valeur d'éducatrice et de maîtresse 

de vie . (Motte, 1988, pp. 167-168) 

 En dépit des différences entre les pensées philosophiques, se dégage néanmoins une manière 

d'aborder le monde en mettant l'homme au centre de ses réflexions, en le faisant acteur de sa propre 

destinée qui est une des singularités de la Grèce antique par rapport aux civilisations antiques qui l'ont 

précédée, et aussi une de ses principales influences sur les civilisations postérieures. 

Considérée comme un élément marquant du « miracle grec », l’avènement de la philosophie 

et les causes qui en découlent ont fait l'objet de nombreux débats. L’un des sujets phares de ces débats 

est la question de l'émergence de la cité, qui établit une égalité des citoyens devant la loi et leur permet 

de s'exprimer dans des débats publics contradictoires, libérant ainsi les réflexions et la parole. Thalès 

de Milet, ayant vécu dans les premières décennies du VIe siècle avant Jésus-Christ est généralement 



Fétigué COULIBALY                                                                                                                                  Atras  15/01/2026 

 

500 
 

considéré comme le premier philosophe car s’ouvre, à partir de lui, la première phase de l'histoire de 

la philosophie, dite « présocratique ». Au-delà de tout, Athènes devient le centre de la philosophie à 

partir du milieu du Ve siècle avant Jésus-Christ avec l'essor de son régime démocratique qui donne 

un élan aux débats et réflexions. La philosophie athénienne se dégage des préoccupations 

présocratiques sur la nature, pour se consacrer à la réflexion « sur les sociétés humaines, sur les lois, 

sur le Juste et le Bien et les façons de les connaître » (Mossé, 1992, p. 390).  

Autour de 500 avant Jésus-Christ, se développe un nouveau pôle de la pensée, en Grande 

Grèce à la suite de la venue dans cette région de Pythagore, un des principaux penseurs 

antiques,  originaire de Samos, qui développe le concept de « cosmos », et fonde un courant de pensée 

qui porte son nom. Si la pensée est stimulée par la venue de Sophistes comme Gorgias et Protagoras 

spécialisés dans l'art rhétorique, l'éducation et une approche morale relativiste, avec Socrate, un 

penseur athénien, s’introduit une rupture majeure dans la philosophie. En effet, les philosophes qui 

le précèdent prennent le nom de « présocratiques », ses contemporains les « socratiques » et ceux qui 

lui succèdent les « post-socratiques ». Il raisonne par le dialogue, considère que la vertu est dans le 

savoir, sa maxime étant le fameux « connais-toi toi-même » (Xenophom, 1859) qui enjoint à l'homme 

de prendre conscience de sa propre mesure. Sa méthode se résume en un mot, la maïeutique, ou l’« art 

d'accoucher » stipule, en effet, que lui, Socrate, bien qu'ignorant, est capable, grâce à sa façon 

d'interroger, de faire accoucher l'esprit de ses interlocuteurs de connaissances qu'ils portent déjà en 

eux sans le savoir.  

En nommant cette méthode « maïeutique », il établit ainsi le parallèle avec le métier de sa 

mère qui fait accoucher les femmes enceintes. Sa pensée est surtout connue par les écrits de son 

disciple Platon. En effet, Platon et Aristote, son disciple, sont les deux philosophes grecs antiques qui 

ont le plus marqué la philosophie occidentale dont l’œuvre, particulièrement abondante, n’est connue 

que par quelques textes en prose, la plupart étant perdue. Ils interrogent sur la place de l'homme dans 

la cité, développant de grandes notions comme la politique, l'éducation, la recherche de la perfection 

morale et de la vérité. Platon a porté à un nouveau stade de développement l'art du dialogue, avec la 

dialectique qu'il érige en méthode majeure du raisonnement philosophique. Quant à Aristote, il est 

aussi à l'origine du raisonnement scientifique par sa capacité de systématisation et son intérêt tout 

particulier à aborder presque tous les domaines du savoir de son temps. Ils ont, chacun, fondé un lieu 

d'enseignement, notamment l'Académie de Platon et le Lycée d'Aristote, qui recueille leur héritage et 

structure les écoles de pensée qui se revendiquent d'eux.  

En tant que mode de vie, la philosophie met l'accent sur la mise en application dans sa propre 

vie des résultats de la réflexion philosophique, en orientant les hommes et en les aidant à mener 

correctement leurs existences ou une manière de vivre. Elle cesse d'être vraiment la réflexion sur la 

place de l’homme dans la cité pour adopter une posture tout autre relative au perfectionnement moral. 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Gnothi_seauton


Le théâtre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple                                                      ATRAS   7(1), pp. 494-512 

  

501 
 

L’éthique devient un projet collectif, voire politique avec des formes variées au point qu’une véritable 

communauté de vie pouvait se constituer autour d'un philosophe. Cela explique, dans une certaine 

mesure, l’émergence, dans l’Antiquité, d’écoles philosophiques autour de certains philosophes. Par 

exemple, il y a l’école milésienne établie autour de Thalès de Milet qui fait office de référence, l’école 

pythagoricienne autour de Pythagore, l’école ionienne autour d’Héraclite. Toute une tradition a 

défendu cette conception de la philosophie comme un mode de vie depuis les présocratiques et surtout 

à partir de Socrate car « le vrai philosophe n'est pas celui qui parle, mais celui qui agit » (Hadot, 2001, 

p. 176). Pris dans ce sens, notre contemporain a besoin de philosophes ou «des chercheurs de sagesse, 

qui, ne renouvelleraient pas le discours philosophique, mais chercheraient […] une vie plus 

consciente, plus rationnelle, plus ouverte sur les autres et sur l'immensité du monde. […] discours et 

vie sont inséparables » (Hadot, 2001, p. 179), qui se concentreraient sur « l'instant présent, 

l'émerveillement devant la présence du monde, le regard d'en haut porté sur les choses, la prise de 

conscience du mystère de l'existence » (Hadot, 2001, p. 180), et qui s’efforceraient « à l'objectivité, 

à l'impartialité de l'historien et du savant, et aussi se détacher de son Moi pour s'ouvrir à une 

perspective universelle » (Hadot, 2001, p. 262) ; ce qui serait une véritable ouverture de « notre cœur 

à tous les êtres vivants et à la nature entière dans sa magnificence » (Hadot, 2001, p. 263). Des 

courants philosophiques ont considérablement impacté la vie des hommes.  

Pendant que le cynisme de Diogène de Sinope refuse ainsi l'implication politique, le 

scepticisme de Pyrrhon d'Élis, tout comme l’épicurisme d’Épicure, met plus l’emphase sur le savoir 

et la vertu. Le stoïcisme de Zénon de Kition professe la compréhension et l’acceptation du monde 

naturel sans laisser ses sentiments l’emporter. Force est de noter que, durant l’époque romaine, 

l'épicurisme et surtout le stoïcisme s'imposent comme des courants majeurs auprès des élites 

romaines, même si les Aristotéliciens et Platoniciens poursuivent leurs réflexions en adoptant diverses 

tendances. Ainsi, la philosophie a un rôle fondamental dans la vie sociale. 

Cette complicité au sein du couple philosophie et théâtre va connaître un tournant décisif de 

son histoire. En effet, la Mimèsis, par son appartenance au comportement naturel de l’homme, 

constitue un geste particulièrement ludique spontané qui se trouve profondément ancrée dans la nature 

humaine « dès l’enfance » (Naugrette, 2007, p. 72). À l’instar de la pensée, elle constitue aussi un 

élément fondamental qui définit l’être humain en tant qu’homme au regard de l’espèce animale. Elle 

devient alors non seulement une activité noble, mais aussi une capacité supérieure hissée au rang des 

comportements les plus élémentaires et les plus indispensables. Elle fait acquérir à l’homme ses 

qualités les plus essentielles et les plus fécondes, notamment son pouvoir de créer, de forger des 

œuvres d’art, sa faculté de penser, d’apprendre à raisonner, à reconnaître, sa capacité à éprouver du 

plaisir. Il se révèle, à travers la Mimèsis, « un comportement anthropologique de base possédant une 

fonction propre qui ne saurait être remplie par aucune autre relation au monde » (Naugrette, 2007, p. 



Fétigué COULIBALY                                                                                                                                  Atras  15/01/2026 

 

502 
 

72). La Mimèsis, en dépit de toutes ces potentialités qui conduisent l’être humain à sa plénitude, 

devient l’objet de condamnation à la fois philosophique et religieuse. Platon est le principal auteur de 

la condamnation philosophique. Lui font écho tous les théoriciens et théologiens qui conçoivent le 

théâtre selon le point de vue du moraliste, depuis les pères de l’église, en particulier Saint Augustin 

et Tertullien, jusqu’aux tenants de la querelle sur la moralité du théâtre au XVIIe siècle comme Pierre 

Nicole et Jacques-Bénigne Bossuet, et au-delà chez un écrivain des Lumières comme Jean Rousseau, 

sans oublier Bertolt Brecht au XXe siècle.  Donc, la philosophie brise l’union du couple, en faisant 

montre d’une haine viscérale pour le théâtre.  

L’hostilité destructive entre le théâtre et la philosophie ou  la polémique contre le 

théâtre 

Le théâtre et la philosophie ont significativement contribué, chacun avec ses moyens et ses 

méthodes, à travers le temps à l’éveil des consciences, l’évolution des mentalités, l’évolution, 

l’éducation et l’épanouissement de l’homme et de la société. Contrairement à la philosophie qui fait 

montre de ses prouesses en matière d’éducation, le plus souvent dans les écoles dites de philosophie, 

avec bien évidemment, un public très limité et restreint, le théâtre, quant à lui, en tant qu’art du 

spectacle ou de la scène, se trouve essentiellement fondé sur la Mimèsis, c’est-à-dire l’imitation. 

Autrement dit, le public du théâtre est nettement plus important que celui de la philosophie. En dépit 

de cette différence, le théâtre et la philosophie ont évolué dans une harmonie et une complicité 

parfaites au point que l’on parle de couple théâtre-philosophie. Mais, cette harmonie dynamique dans 

le processus d’édification de l’humain qui les caractérise se transforme, comme par enchantement, en 

une véritable méfiance qui devient, elle aussi, une querelle, une haine.  

En effet, la philosophie, ayant observé et analysé le processus d’édification de la société et 

d’éducation de l’homme propre au théâtre, qui est totalement différent parce que fondé exclusivement 

sur la « Mimèsis », c’est-à-dire l’imitation, s’inscrit dans une logique de polémique contre le théâtre. 

En effet, la « Mimèsis » porte exclusivement sur le rapport de l'art théâtral au réel. Il ne s'agit pas de 

reproduire l'apparence du réel, encore moins d’en donner une simple copie ou une reproduction fidèle 

du réel, mais d'exprimer la dynamique, la relation active avec une réalité vivante. Il est surtout 

question, non pas d’une copie en miroir du réel, mais d’un processus de dissimulation  des 

conventions théâtrales pour favoriser l’illusion. Ce processus de dissimulation prend le nom de 

transposition artistique qui est aussi une stylisation ou une idéalisation. En tant que transposition 

artistique de la réalité historique et sociale, l’imitation devient alors synonyme de « Mimèsis ». Ainsi, 

nous emploierons, dans notre travail, l’une ou l’autre pour signifier la même chose.  

Dans ce contexte, le but suprême de l’imitation est l’illusion et c’est l’authenticité de l’illusion 

qui garantit l’achèvement de l’imitation. Le théâtre tend vers une transparence et sa perfection réside 



Le théâtre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple                                                      ATRAS   7(1), pp. 494-512 

  

503 
 

dans son propre effacement car une fois que la rampe est abolie et tout voile levé, la fiction triomphe 

dans l’oubli de ses mensonges. Tel est l’aboutissement de toute représentation et le principe, voire 

l’axiome fondamental du théâtre. Il s’agit de « cette imitation absolue qui enlèverait à l’art ses 

ressources et sa couleur magique » (Lioure, 1963, p. 21) qui fait de la scène le prolongement de la 

salle, c’est-à-dire le lieu où se déroule un épisode de la vie quotidienne. Ainsi, ce qui importe dans 

l’art en général et au théâtre en particulier, c’est peindre, non pas les formes paroxystiques de la 

passion ou l’exaspération exceptionnelle des caractères, mais la perpétuelle instabilité de l’être, les 

fluctuations du cœur et les nuances de la nature. Le théâtre est « Mimèsis », c’est-à-dire imitation ou 

encore une représentation du monde sensible. C’est pourquoi, selon Henri Gouhier, « représenter, 

c'est rendre présent par des présences » (Dommange, 2006, p. 158). Cette définition particulièrement 

simple indique que le théâtre est un art qui a pour vocation de rendre présent une action dramatique, 

un personnage ou un objet théâtral en les faisant exister sur la scène.  

Dès lors, l’on comprend aisément que le principe mimétique revêt, au théâtre, une dimension 

fondamentale. Il en est le fondement, voire la caractéristique principale. Par la magie de la 

représentation, le théâtre draine et intéresse, non pas une partie, mais le peuple tout entier. Il est 

surtout question d’un phénomène social, c’est-à-dire une affection singulière pour la chose théâtrale 

qui, de l’Antiquité gréco-romaine jusqu’au XIXe siècle, en passant bien évidemment par le XVIIe 

siècle, a particulièrement régné et dominé toute la scène européenne et même au-delà. En tant qu’objet 

de grand intérêt pour l’ensemble de la société et même un fait de société qui intéresse tout le monde, 

le public du théâtre est largement plus important que celui de la philosophie.  

Pendant que le théâtre est l’affaire de tous, des riches comme des pauvres, des hommes comme 

des femmes, des vieux comme des jeunes, la philosophie n’intéresse que quelques personnes 

seulement. Pour cela, le théâtre devient, pour la philosophie, la cible à abattre. La philosophie déverse 

sur lui toute sa rage et sa haine au point que le divorce entre eux s’avère désormais consommé. Au 

cœur de cette polémique contre le théâtre qui est de nature philosophique et religieuse, se trouvent 

Platon, comme figure de proue, et les Pères de l’Eglise et quelques théoriciens. Ils construisent un 

argumentaire antithéâtral qui prend en compte ces deux aspects, notamment philosophique et 

religieux. 

La condamnation de la mimèsis théâtrale par Platon 

La mimèsis porte exclusivement sur le rapport de l'art au réel qui consiste en une transposition 

artistique. Mais Platon refuse de comprendre cette détermination, cette spécification pour ne retenir 

que la simple notion d’imitation. Pour lui, le théâtre est une narration par imitation. Pour se répandre 

en récriminations contre tout ce qui relève de l’imitation, en particulier le théâtre, art mimétique par 

excellence, il entreprend de définir la notion d’imitation à travers une série d’exemples, notamment 



Fétigué COULIBALY                                                                                                                                  Atras  15/01/2026 

 

504 
 

celui du lit. Il précise qu’il existe trois lits, c’est-à-dire trois « espèces de lits » qu’il présente comme 

suit : 

« - le premier est celui qui est dans la nature, celui dont nous pourrions affirmer, je crois, que c’est 

un dieu qui l’a fabriqué ;  

- un autre est celui qu’a fabriqué le menuisier ;  

- et enfin celui qu’a fabriqué le peintre » (Naugrette, 2007, p. 54). 

Platon élabore une démonstration dans laquelle il classe les lits par ordre d’importance ou 

suivant la hiérarchie des valeurs. Il explique que, parmi les trois lits définis, il n’y a que le premier lit 

qui relève du réel dans la mesure où il renvoie nécessairement au monde des formes uniques, des 

choses en soi, voire à la nature. Il est par conséquent considéré comme relevant de l’ordre du divin. 

Le deuxième lit est le produit de l’artisan qui l’a conçu et fabriqué par imitation du premier. Pris dans 

ce sens, il est une copie du premier lit, c’est-à-dire « quelque chose qui est tel que ce qui est réel, sans 

être réel » (Naugrette, 2007, p. 54). Le troisième lit, quant à lui, est fabriqué par le peintre par imitation 

du deuxième lit.  

Dans ce sens, il devient la copie de la copie du lit de l’artisan car, comme le dit Platon, l’artiste 

succède toujours à l’artisan et en imite les produits ou les créations. Cette démonstration platonicienne 

signifie que l’imitation artistique qui caractérise les arts mimétiques et, en particulier, le théâtre, n’est 

rien d’autre que la « copie de la copie ». Cela signifie que la création théâtrale ou mimétique se trouve 

ainsi réduite à ne copier que l’objet de l’artisan qui, lui-même, est déjà un artefact. Elle observe, selon 

Platon, un important éloignement de trois niveaux du réel et par conséquent ne peut l’atteindre ni 

même le percevoir. Elle est donc de l’ordre du troisième degré du réel. Platon déduit que le théâtre 

est totalement coupé du réel. Il engage alors une vive polémique contre cet art mimétique, le qualifiant 

d’« imitation de la semblance », de « fabricant de fantômes » qui travaille à l’ombre de l’illusion et 

de l’ignorance. Il poursuit pour souligner que la fiction théâtrale n’existe pas réellement à cause de 

son éloignement particulièrement très grand de tout ce qui relève du réel. Pour lui, le théâtre se 

trouve « éloigné de trois niveaux de ce qui est [réel] » (Naugrette, 2007, p. 54) ; ce qui en fait une 

tromperie, un mensonge, une semblance et un leurre.  

Jugé incapable d’accéder au réel et à la vérité, le théâtre est aussi considéré comme incapable 

d’induire l’homme à la connaissance parce que son savoir serait limité au simple fait de paraître. Pour 

Platon, créer par l’imitation comme le fait le théâtre est une vraie perversité et redoubler la semblance 

en fabriquant des fantômes, c’est vraiment renchérir sur l’illusion et le mensonge. Avec tous ces 

anathèmes formulés contre le théâtre, il ne peut être que mauvais. Il est « une chose médiocre » 

(Naugrette, 2007, p. 55) qui est source de corruption à cause de sa séduction, sa contagion qui se 

propage en amont comme en aval car, à force d’être séduits par l’imitation du mal, les spectateurs 

voient leurs plus mauvais instincts se développer et l’emporter sur leur tendance au bien.  



Le théâtre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple                                                      ATRAS   7(1), pp. 494-512 

  

505 
 

Pour Platon, le fonctionnement et le développement adéquats de la société exigent 

impérativement que chaque individu se qualifie, se spécialise dans un domaine précis et ait une 

fonction unique qui constitue par conséquent son principe d’identification ou sa spécificité. Chaque 

individu, dans la société, ne doit être autre chose ni faire autre chose que ce à quoi il est destiné. 

Comme le théâtre ouvre la voie à une diversité de fonctions en partant des multiples rôles des acteurs 

ou comédiens dans une représentation théâtrale, Platon est formel sur ce point : « nos gardiens, 

renonçant à tous les autres artisanats, doivent être de façon très précise les artisans de la liberté de la 

cité et ne s’appliquer qu’à ce qui y contribue. Alors il faudrait qu’ils ne fassent  ni n’imitent rien 

d’autre que cela » (Naugrette, 2007, p. 50). La question de la personnalité des gardiens de la cité 

constitue un argument de premier ordre chez Platon et il conçoit ce type de gardien comme le symbole 

même du citoyen modèle. Il le veut surtout un philosophe « plein de cœur, rapide et vigoureux » 

(Naugrette, 2007, p. 47), un homme d’une honnêteté insoupçonnée. Pour lui, la question de 

l’éducation des gardiens de la cité s’avère d’autant plus primordiale qu’il place au-dessus de toutes 

les priorités. Cette éducation des gardiens de la cité prend absolument en compte non seulement 

l’éducation du corps qu’il désigne par « l’exercice gymnastique », mais aussi la formation spirituelle, 

qu’il nomme « l’entretien des Muses » (Naugrette, 2007, p. 47).   

Dans l’entendement de Platon, la société n’a pas besoin d’hommes doubles et polyvalents si 

bien que, il est connu de tous, vouloir imiter ou faire plusieurs choses dans la société, c’est vouloir 

dépasser les limites raisonnables des facultés humaines et faire preuve d’un orgueil condamnable. 

Une société digne de ce nom est construite autour de la notion de qualification ou de spécialisation et, 

dans une telle société,  

 le cordonnier est cordonnier et non pas pilote en plus de son travail de cordonnier ; et le 

cultivateur, cultivateur et non pas juge en plus de son métier de cultivateur ; et l’homme de guerre, 

homme de guerre et non pas voué à l’argent en plus de son métier de guerrier ; et ainsi de suite pour 

tous. (Naugrette, 2007, p. 50) 

L’artisan par excellence, selon Platon, c’est l’artisan spécialisé, c’est-à-dire celui qui participe au 

développement social et à l’épanouissement humain.  

À cause de l’imitation, Platon colle une image particulièrement dépréciative du théâtre. Pour 

lui, l’inspiration ou la muse habite l’imitateur ou le faiseur de théâtre sous la forme d’une possession 

et d’un délire car « la Muse a partie liée avec le délire » (Rancière, 1983, p. 75-76). L’artiste, une fois 

en proie au délire, transmet sa maladie au public de spectateurs. Il contamine les spectateurs. Ce qui 

en fait un être dangereux pour la société. C’est pourquoi, le pouvoir de séduction du théâtre, « son 

aptitude à corrompre même les hommes dignes de ce nom, en dehors d’un très petit nombre d’entre 

eux, cela est à coup sûr effrayant » (Naugrette, 2007, p. 55). Le théâtre est source de corruption, « un 

jeu puéril » (Naugrette, 2007, p. 55) et une fiction maléfique dont la contamination prend des 



Fétigué COULIBALY                                                                                                                                  Atras  15/01/2026 

 

506 
 

proportions inquiétantes. Il est aussi « l’image d’une image » (Bertrand, 1996, p. 24), c’est-à-dire 

d’être le reflet dégradé du monde sensible qui crée une situation d’énonciation particulièrement 

illusoire qui double la réalité et prétend se donner pour vrai. En conséquence, elle déduit qu’il est non 

seulement faux et mensonger, mais aussi constitue un danger potentiel, de dérive qu’il faut endiguer 

nécessairement.  

 Ce qui en fait un poison et une drogue donc un mal pour l’ensemble de la société. Le 

dramaturge devient un sorcier, un magicien, empoisonneur, un ensorceleur, pour tout dire, un être 

maléfique. A ce propos, Jacques Rancière écrit :  

Le pouvoir le plus pervers des poètes n’est pas de raconter aux guerriers des fables  

inconvenantes sur les dieux. Il est d’introduire la confusion entre les productions divines et les 

fabrications artisanales, de mettre à la disposition de la foule cette musique où se prennent les 

modèles de l’ordre et du désordre dans la cité. (Rancière, 1983, p. 74) 

  

Le théâtre cultive le mal sous forme d’excès car l’harmonie et la juste mesure qui, dans une société 

digne, déterminent le bon citoyen se trouvent complètement anéanties par une démesure qui frise 

l’hybris, c’est-à-dire la faute, l’excès primitif, les déchaînements des passions, les anomalies de la 

nature, c’est-à-dire tout ce qui en l’homme le pousse, non pas vers la montée, mais plutôt vers la 

descente. Le théâtre met en éveil les bas instincts qui sommeillent en l’homme, « toutes les choses 

dans l’âme qui touchent au désir, au chagrin et au plaisir » (Naugrette, 2007, p. 57). Il nourrit en 

l’homme la bête, la bêtise humaine, ouvrant la voie à tous les débordements.  

Etant donné que toutes ces condamnations contre le théâtre sont étayées par des arguments et 

des démonstrations qui ne manquent pas toujours de cohérence ni de solidité, l’on ne peut déduire 

qu’elles relèvent du leurre ou du fantasme. Cependant, le fondement de ces convictions 

philosophiques dépend de l’adhésion à des principes philosophiques qui semblent nettement plus 

essentiels relatifs à la définition de la réalité et la quête de la vérité. Donc, les anathèmes formulés 

contre le théâtre dont Platon en assure le soubassement philosophique et conceptuel, ne sont en réalité 

qu’une argumentation d’une animosité bien plus décisive et originelle.  

Pourtant, cette conception platonicienne de la Mimèsis est particulièrement réductrice 

d’autant plus qu’elle conçoit la Mimèsis seulement comme imitation. Aristote, pour sa part, la conçoit 

certes comme imitation, mais une imitation qui s’ouvre à la représentation. C’est pourquoi, Roselyne 

Dupont-Roc et Jean Lallot, dans leur traduction de la Mimèsis écrivent :  

Aristote, entre autres distances qu’il prend avec son maître, déplace le concept : il ne distingue 

plus, comme Platon, entre texte théâtral et texte épique, en terme de degré mimétique ; pour 

lui, épopée et tragédie ne s’opposent plus, à l’intérieur de la Mimèsis, qu’en terme de mode. 

Déplacement capital, dans la mesure où la Mimèsis poétique déborde désormais le champ de 



Le théâtre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple                                                      ATRAS   7(1), pp. 494-512 

  

507 
 

l’œuvre intégralement dialoguée pour recouvrir, en partie au moins, ce que Platon appelait 

diègèsis. (Aristote, 1980, p. 18) 

 

Cela montre que la Mimèsis ne va plus de soi ; elle devient complexe puisque de l’imitation, elle tend 

vers la représentation. Dans ce cas de figure, les choses sont présentées telle qu’elles doivent être ; ce 

qui rend particulièrement manifeste l’intervention de l’art sur le réel. Autrement dit, le réel est alors 

reconstruit par la Mimèsis selon des critères subjectifs au point qu’il devient tel qu’il doit être. Dès 

lors, l’on se trouve dans un domaine très éloigné de la simple copie pour se retrouver carrément du 

côté de la reconstruction artistique, la stylisation ou l’idéalisation puisque « la réalité reste une 

référence, sans jamais devenir une contrainte » (Ricœur, 1975, p. 60).    

La réprobation de la mimèsis théâtrale par les Pères de l’Eglise 

Dans la polémique contre la mimèsis théâtrale, il n’y a pas que les philosophes. Le monde 

religieux s’invite également au débat. En effet, faisant écho à Platon, les pères de l’église formulent 

des récriminations contre le théâtre tout en se fondant sur la question de l’éthique ou de la morale. Il 

existe ainsi une véritable filiation platonicienne autour de la condamnation ou du refus idéologique 

du théâtre qui se fonde sur les effets de la Mimèsis sur l’être humain. Deux raisons principales sous-

tendent la condamnation du théâtre, en particulier des spectacles,  par l’église. La première raison de 

l’incrimination religieuse contre les spectacles concerne surtout ce qu’il convient « le mensonge de 

l’art ». L’église considère en effet le théâtre comme un mensonge. Comme le souligne Laurent 

Thirouin, « au XVIIe siècle, le procès contre le théâtre est au fond un procès contre la représentation, 

un rejet du factice et du vain sous toutes ses formes, au nom de la pleine, véritable et unique Réalité » 

(Thirouin, 1997, p. 22). La seconde raison essentielle de la condamnation des spectacles de théâtre 

par l’église relève de l’ordre de la morale. Il s’agit d’une accusation d’immoralité fondée sur le 

« plaisir théâtral » qui s’origine dans ce que l’église considère comme une « fausse compassion ».  

Ainsi, Saint Augustin, avouant son regret d’avoir eu à un moment donné de l’estime pour les 

spectacles de théâtre, dit qu’« il déplore l’amour qu’il avait pour les comédies, et le plaisir qu’il sentait 

à y être ému de douleur » (Naugrette, 2007, p. 58). Lui faisant écho, Tertullien considère le théâtre 

comme l’art par excellence d’immoralité. Il le présente comme le véritable temple du libertinage et 

de l’ivrognerie et l’assimile à « l’hôtel de Bacchus » et au « palais de Vénus » (Naugrette, 2007, p. 

58). Saint Augustin, se répandant en récriminations contre le théâtre, dénonçant avec virulence les 

effets néfastes de la mimèsis théâtrale sur l’homme, dit ne pas comprendre les raisons profondes qui 

attirent les hommes au théâtre où le plaisir n’est fondé que sur une fausse compassion :  

Mais quel est ce motif qui fait que les hommes y courent avec tant d’ardeur, et qu’ils veulent ressentir 

de la tristesse en regardant des choses funestes et tragiques qu’ils ne voudraient  pas néanmoins 



Fétigué COULIBALY                                                                                                                                  Atras  15/01/2026 

 

508 
 

souffrir ? Car les spectateurs veulent en ressentir de la douleur ; et cette douleur est leur joie. (Augustin, 

1993, p. 89) 

 

Il précise en effet que le spectateur croit à la semblance qui lui est montrée comme réelle et 

participe émotionnellement au destin des personnages, à leur délire car son sentiment relève d’une 

compassion profonde. Pour lui, c’est parce que les spectateurs entendent tirer du plaisir qu’ils courent 

avec tant d’ardeur au théâtre et regardent passionnément toutes ces choses hautement tragiques :  

D’où vient cela, sinon d’une étrange maladie d’esprit ? puisqu’on est d’autant plus touché de ces 

aventures poétiques que l’on est moins guéri de ses passions, quoique d’ailleurs on appelle misère le 

mal que l’on souffre en sa personne, et miséricorde la compassion qu’on a du malheur des autres . 

(Naugrette, 2007, p. 59) 

 

Le regard méprisant qu’il porte sur du théâtre semble s’inscrire dans la logique de celui de Platon car 

la question de la contagion ou de la contamination constitue l’une des bases principales de son 

argumentation avec la mimèsis théâtrale qui est présentée comme étant à l’origine du processus de 

cette contamination qui s’avère quasi incontrôlable. On retrouve également le même champ lexical 

de la maladie. Il parle même « d’une étrange maladie d’esprit » (Naugrette, 2007, p. 59).  

Pour Saint Augustin, la mimèsis théâtrale est aussi fausse que son mécanisme artistique. Le 

pis est qu’elle entend substituer à la seule et vraie miséricorde de Dieu une compassion impure et 

corrompue qui relève essentiellement de l’artifice. Elle provoque la compassion des spectateurs par 

des « choses feintes » (Augustin, 1993, p. 89) ou, selon Jean-Marie Schaeffer, par « la feintise de la 

fiction » (Naugrette, 2007, p. 60). Devant la menace que constitue la corruption de la mimèsis 

théâtrale pour l’âme, Saint Augustin décide de fermer définitivement la porte de la sienne à cette 

contagieuse maladie. Ainsi, formule-t-il son vœu ou sa confession :  

Ô mon âme, garde-toi de l’impureté. Mets-toi sous la protection de mon Dieu, du Dieu de nos 

pères, qui doit être loué et glorifié dans l’éternité des siècles. Garde-toi, mon âme, de 

l’impureté d’une compassion folle. Car il y en a une sage et raisonnable dont je ne laisse pas 

d’être touché maintenant. (Augustin, 1993, p. 90) 

Le théâtre est ici présenté sous une coloration digne d’un blasphème. Il est en effet un péché.  

La pensée religieuse donne un souffle nouveau au rejet idéologique et catégorique du théâtre 

car sa réprobation réactive davantage le discours antithéâtral. Devant l’importance du discrédit qui 

entache le théâtre, les Moralistes du XVIIe siècle prennent l’initiative de le purifier et le légitimer de 

façon définitive. Il s’agit en effet de procéder à une élimination systématique des 

  causes qui empêchent le théâtre français de continuer le progrès qu’il a commencé de faire 

depuis quelques années par les soins et les libéralités de feu Monsieur le Cardinal de Richelieu » et 



Le théâtre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple                                                      ATRAS   7(1), pp. 494-512 

  

509 
 

« des impuretés qui s’y disaient et qui s’y représentaient » à cause justement desquelles « les anciens 

Pères de l’Eglise ont toujours défendu le théâtre aux chrétiens . (d’Aubignac, 1927, p. 387-388) 

 Cette noble tâche est entièrement confiée des Savants ou théoriciens connus sous le nom de 

Doctes. Cette entreprise de purification et de légitimation de la chose théâtrale induit directement la 

réinterprétation et surinterprétation de la Poétique d’Aristote. Cette approche à la fois authentique et 

apocryphe du texte aristotélicien qui fonctionne comme une sorte de matrice aboutit à l’émergence 

d’un certaines de principes d’un degré de spécialisation et de technicité très élaboré qui deviennent 

automatiquement une doctrine qui conditionne autant les œuvres d’art que leurs créateurs.  

Au nom de l’Etat et de l’Eglise, le domaine de la création artistique est entièrement sous haute 

surveillance avec la censure qui, comme l’épée de Damoclès, est suspendue au-dessus de la tête des 

créateurs toujours prête à frapper de la façon la plus impitoyable. C’est à ce prix seulement que les 

législateurs de la dramaturgie classique entendent assainir le domaine de l’art et le départir de toutes 

les formes d’avilissement. Le siècle des Lumières s’est également dévoilé dans la condamnation de 

la chose théâtrale par la voix de Jean Jacques Rousseau. Avec lui, le discours sur la contamination de 

la mimèsis théâtrale resurgit de nouveau. Il montre que les spectateurs prennent goût aux crimes 

commis sous leurs yeux sur scène et, par conséquent, en sont complices. Ils sont contaminés. Au 

théâtre, « tout y est et tout y est applaudi » mais aussi « tout se termine au gré des acteurs et des 

spectateurs » (Rousseau, 1967, p. 111). Par ce pouvoir de contamination, le théâtre devient ainsi une 

culpabilité. De Platon aux Moralistes des XVIIe et XVIIIe siècles en passant par les Pères de l’Eglise, 

le théâtre est présenté comme un danger qui menace la société toute entière mais aussi comme un 

péché. Partant, la préservation de la société contre ce mal exige impérativement l’annulation du 

théâtre et l’exclusion de la société de tout faiseur de théâtre. Devant ce tableau noir dressé contre l’art 

théâtral, il est clair qu’il n’y a rien d’utile en cet art mimétique et par conséquent rien à en attendre 

pour le bien de la société. Il ne reste qu’à le bannir de la société pour protéger et préserver le bien-

être des citoyens.  

Les pères de l’église, avec pour figure de proue Saint Augustin, s’inscrivent dans la filiation 

platonicienne, c’est-à-dire développement la même polémique mimétique articulée sur une 

argumentation de type éthique. Leur analyse du fait théâtral présuppose une illusion mimétique qui 

induit indubitablement une identification du spectateur à ce qu’il voit, aux personnages qu’il perçoit 

comme vrais, à l’histoire qu’il saisit comme crédible, surtout aux sentiments violents, aux émotions 

et aux passions humaines qui sont mis en jeu à travers les différents éléments du spectacle. Pour 

Platon comme pour Saint Augustin, le spectateur n’est égoïste ou incrédule ; il n’est point distancié, 

croit absolument à la semblance qui lui est montrée comme réelle et, par conséquent, participe 

émotionnellement au destin des personnages, à leur délire. Ces détracteurs philosophiques et religieux 

du théâtre considèrent, pour leur part, que le sentiment du spectateur qui est nécessairement provoqué 



Fétigué COULIBALY                                                                                                                                  Atras  15/01/2026 

 

510 
 

par la structure mimétique de l’art théâtral relève de l’ordre d’une compassion particulièrement 

profonde dans la mesure où le spectateur ne manque pas de souffrir des souffrances du personnage 

joué ou incarné. Devant ce qu’ils décrivent comme tant de tristesse, tant de douleur, tant de 

souffrances ressenties par le spectateur durant les spectacles dramatiques, ils s’interrogent sur 

l’engouement ou la passion du public pour le fait théâtral et se trouvent dans l’obligation d’y répondre 

eux-mêmes.  

En dépit de toute cette récrimination, le théâtre, en particulier ses spectacles, est toujours le 

reflet de la société, incarnant les mutations culturelles, les évolutions historiques et les 

bouleversements sociaux. Des tragédies de la Grèce antique aux performances numériques 

contemporaines, il reflète les conflits politiques, les difficultés économiques et les perspectives des 

groupes marginalisés. Il demeure toujours un moyen puissant de remettre en question les normes 

sociales et politiques établies, et il est souvent utilisé comme un outil de contestation politique. Le 

théâtre est un miroir de la société, reflétant les joies, les peines et les rêves les plus fous des hommes 

et les pousse à réfléchir, à ressentir et à vivre des expériences uniques. C'est une conversation 

intemporelle entre la scène et le spectateur, un dialogue qui enrichit l'âme et éveille l'esprit. Il est un 

élément important de la société, offrant un moyen d'expression artistique, de communication et de 

divertissement pour le public et les artistes, l'éducation pour le public et la création de communautés. 

Cette étude se situe, du point de vue chronologique, dans l’Antiquité et la période classique. 

Cependant, force est de remarquer une certaine reconfiguration de la filiation platonicienne dans l’ère 

contemporaine. En effet, Jacques Rancière réhabilite et approuve la pensée platonicienne, en 

récriminant la Mimèsis. Il s’inscrit dans une perspective  de dépouillement de l’art théâtral de toute 

forme de figuration pour émanciper le spectateur. À l’instar de Jacques Rancière, Bertolt Brecht 

partage aussi la critique platonicienne contre la Mimèsis théâtrale. Il rejette catégoriquement 

l’identification du spectateur au personnage-acteur. Pour lui, le spectateur, au lieu de se projeter dans 

l’action représentée, est tenu de s’en éloigner, en observant une « distance critique ». C’est la théorie 

de la « distanciation », fondement de la dramaturgie brechtienne qui concerne l’effet produit par le 

spectacle sur le spectateur dont le but est d’« amener le spectateur à considérer ce qui se déroule sur 

la scène d’un œil investigateur et critique. Les moyens utilisés [sont] ceux de l’art » (Brecht, 1978, p. 

242). La distanciation repose fondamentalement sur le discontinu, le montage. Ainsi, le souligne 

Walter Benjamin : « d’une manière comparable aux images d’une bande cinématographique, le 

théâtre épique progresse par à-coups. Sa forme essentielle est celle du choc par lequel les diverses 

situations de la pièce se heurtent l’une  l’autre » (Benjamin, 1969, p. 32).  

Conclusion 

En définitive, les rapports entre le théâtre et la philosophie ont, en apparence, été fraternels et 

amicaux sinon, dans la réalité, ils se sont toujours avérés particulièrement polémiques. Le théâtre, art 



Le théâtre et la philosophie : Histoire trouble d’un Vieux Couple                                                      ATRAS   7(1), pp. 494-512 

  

511 
 

essentiellement fondé sur le principe mimétique, n’est rien d’autre que la présentation d’un système 

d’orientation possible qui met le spectateur face à des hypothèses existentielles ainsi que les 

conséquences qui en découlent. Cet art de la scène ne s’accommode pas du monde sensible tel qu’il 

est, mais il montre des situations paradoxales où le spectateur voit ce qui se passe sous ses yeux, c’est-

à-dire la manière dont évoluent les personnages suivant les contractions dans lesquelles ils sont pris. 

Le théâtre est un art du possible qui mérite d’être enseigné à la société car il se présente comme le 

lieu de manifestations de plusieurs possibilités pour montrer ce qui est possible. En effet, une même 

pièce de théâtre peut être jouée de façon très différente, par des mises en scène différentes. En outre, 

il nous apprend, non seulement des possibilités, mais aussi les possibilités des possibilités. À travers 

le jeu de deux acteurs distincts jouant le même rôle, l’on comprend que le théâtre nous raconte 

l’histoire d’une possibilité, mais il nous montre aussi qu’il existe d’autres possibilités pour raconter 

cette histoire des possibilités. Un acteur est un véritable médiateur entre des possibilités qui révèle 

aussi qu’en tant qu’acteur de génie il peut exprimer les possibilités d’une autre manière. En dépit du 

pouvoir de transformation positive de l’individu et de la société, ce grand art devient l’objet de vive 

polémique fondée sur les conditions de l’illusion mimétique, son fondement, exigeant même son 

éradication et l’expulsion des hommes de théâtre de la société. 

A Propos de l’auteur 

Fétigué COULIBALY est enseignant-chercheur en études théâtrales au Département des Arts et 

Lettres de l’École Normale Supérieure d’Abidjan, Côte d’Ivoire. https://orcid.org/0009-0002-4092-

426X 

Financement: Cette recherche n’est pas financée. 

Remerciements: Non applicable 

Originalité : Notre protocole évalue l'impact sur la créativité et la coopération via une grille 

critériée. 

Conflits  d’intérêts: Les  auteurs  ne  déclarent  aucun  conflit  d’intérêts.  

Déclaration sur l’intelligence artificielle: L’IA et les technologies assistées par l’IA n’ont pas été 

utilisées. 

Références  

Aristote. (1980). La poétique (R. Dupont-Roc & J. Lallot, Trans.). Seuil. (Original work published 

ca. 335 BCE) 

Augustin, S. (1993). Les confessions (J. Trabucco, Trans.). Flammarion. (Original work published 

ca. 397–401) 

Aubignac, F. H. d’. (1927). La pratique du théâtre. Champion. (Original work published 1657) 

Benjamin, W. (1969). Essais sur Bertolt Brecht. Maspero. 

Bertrand, D., et al. (1996). Le théâtre au XVIIIe siècle. Presses Universitaires de France. 

Brecht, B. (1978). Écrits sur le théâtre (J. Tailleur, Trans.). L’Arche. 

Césaire, A. (1956). Cahier d’un retour au pays natal. Présence Africaine. 

Debray, R. (1998). Introduction à la médiologie. Presses Universitaires de France. 

Descartes, R. (1647). Les passions de l’âme. Henry Le Gras. 

Dommange, R. (2006). Henri Gouhier et le théâtre. Champion. 

Gouhier, H. (1968). L’essence du théâtre. Vrin. 

https://orcid.org/0009-0002-4092-426X
https://orcid.org/0009-0002-4092-426X


Fétigué COULIBALY                                                                                                                                  Atras  15/01/2026 

 

512 
 

Hadot, P. (2001). La philosophie comme manière de vivre. Albin Michel. 

Lioure, M. (1963). Le théâtre et la morale. Presses Universitaires de France. 

Mahdi, M. (2021). Le rire comme instrument de moralisation théâtrale. Revue des études théâtrales, 

14(2), 601–620. 

Mossé, C. (1992). Athènes au Ve siècle. Seuil. 

Motte, A. (1988). Philosophie antique et sagesse. Revue philosophique de Louvain, 86(2), 165–180. 

Naugrette, C. (2007). L’esthétique théâtrale. Armand Colin. 

Racine, J. (1671). Bérénice. Claude Barbin. 

Rancière, J. (1983). Le philosophe et ses pauvres. Fayard. 

Ricœur, P. (1975). La métaphore vive. Seuil. 

Rousseau, J.-J. (1967). Lettre à d’Alembert sur les spectacles. Garnier-Flammarion. (Original work 

published 1758) 

Segond, L. (2008). La Bible. Alliance biblique universelle. 

Thirouin, L. (1997). L’aveuglement salutaire : le théâtre et la morale au XVIIe siècle. Champion. 

Voltaire. (1877). Œuvres complètes (Vol. 8). Garnier. 

Xénophon. (1859). Mémorables (E. Talbot, Trans.). Hachette. 

 

 

 

 

 

 


