
ATRAS  Volume 7 (1), pp.  513-526                                          15/01/ 2026 ISSN: 2710-8759/ EISSN: 2992-1376 

 

513 
 Atras Journal/ 2025, published by the University of Saida, Dr. Moulay Tahar, Algeria 

This is an Open Access Article under The CC BY-NC 4.0 

 

 

 

Citer cet article 

Toussaint, O. H. (2026).  L’influence de Willard Van Orman Quine sur Souleymane Bachir Diagne : La 

traduction comme symbole de richesse des cultures. ATRAS Revue, 7(1), 513-526. 

https://doi.org/10.70091/Atras/vol07no01.35  

 

 

 

 

 

Email: 1 herveondoua@yahoo.fr 

L’influence de Willard Van Orman Quine sur Souleymane Bachir Diagne : La traduction 

comme symbole de richesse des cultures 

 

Ondoua Herve Toussaint1  

1Ecole Normale supérieure de Bertoua, Cameroun 

 
Reçu : 23/ 11/ 2025                 Accepté : 15/ 12 / 2025                          Publié : 15/ 01 / 2026 

 

 
Résumé  

La question de la traduction chez Souleymane Bachir Diagne s’inscrit dans une perspective   

humaniste. Pour comprendre cette vision de l’auteur de L’encre des savants, il convient de remonter 

à la pensée de Willard Van Orman Quine. Le principe de charité développé par le penseur américain 

joue un rôle fondamental dans l’interprétation et la traduction. Ce principe stipule que, pour traduire 

une langue, un locuteur doit partir du postulat que ses croyances sont raisonnables et non absurdes. 

C’est cette thèse qui donne un fondement à la philosophie de Souleymane Bachir Diagne. Pour lui, le 

principe de charit confère à  la traduction  un élan de solidarité, d’humanisme et de création de 

richesses entre les cultures. Source de compréhension mutuelle entre les interlocuteurs de différentes 

langues, le principe de charité rapproche les peuples et crée pour Bachir Diagne un avenir d’hospitalité 

entre les communautés linguistiques. 

Mots clés : traduction, humanisme, nationalisme linguistique, principe de charité, richesse culturelle.  

 Abstract 

The question of translation in Souleymane Bachir Diagne is a humanism. To understand this vision of 
the author of lʼencre des Savants, we must go back to Willard Van Orman Quine. The principle of 

charity developed by the English thinker plays a fundamental role in interpretation and translation. 

This principle holds that, to translate a language, a speaker must assume that his beliefs are reasonable 

and not absurd. It is this thesis that provides a foundation for the philosophy of Souleymane Bachir 

Diagne. For him, the principle of charity gives translation a boost of solidarity, humanism, and the 

creation of wealth between cultures. A source of mutual understanding between speakers of different 

languages, the principle of charity brings people together and creates for Bachir Diagne a future of 

hospitality between linguistic communities. 

Keywords: Cultural, humanism, linguistic nationalism, principle of charity, richness, translation  

https://doi.org/10.70091/Atras/vol07no01.
mailto:herveondoua@yahoo.fr


Ondoua Herve Toussaint                                                                                                                     Atras  15/01/2026 

 

514 
 

Introduction 
 Quine et Bachir Diagne sont deux figures emblématiques dans le domaine de la philosophie 

et de la traduction. Bien plus,  il faut dire que l’auteur de l’ouvrage du Mot et la chose influencera 

Bachir Diagne. Au cœur de la pensée de ce dernier, se trouve l’éloge de la traduction comme mise en 

contact entre les cultures. Bilingue, le traducteur est le lieu d’échange, de contact entre deux ou 

plusieurs langues employées alternativement par la même personne (Mounin, 1963, p. 4). Notons que 

« l’influence de la langue qu’il traduit sur la langue dans laquelle il traduit peut être décelée par des 

interférences particulières, qui dans ce cas précis, sont des erreurs ou fautes de traductions » (Mounin, 

1963, p. 4). Mais ces interférences illustrent que la diversité de langues n’est pas un frein pour la 

communication. Pour rappel, Bachir Diagne revient sur le mythe biblique. Il nous fait comprendre 

qu’après Babel, les hommes ne parlent plus la même langue. Mais la question fondamentale qui 

demeure est de savoir si le pluriel des langues renvoie aussi à la multitude de nos visions du monde 

et ne nous condamne pas à la fragmentation de notre humanité en tribus. Pour Diagne, nous pouvons 

transformer la dispersion en langues en lieu de rencontres de traduction. Cette approche de Diagne 

trouve son fondement dans le principe de charité de Willard Quine. Dans ce sens, la traduction n’est 

pas simplement la transposition de mots d’une langue à une autre, mais elle aussi un processus de 

rapprochement entre les peuples. En traduisant les mots d’une langue à une, nous intégrons et 

partageons l’univers culturel des autres, toute chose qui enrichit les échanges humains. La traduction 

est un trait d’union entre les cultures. En se référant à la pensée de Quine, Bachir Diagne soutient que 

la traduction n’est pas seulement un acte technique, mais un lieu qui enrichit les langues et les 

cultures. A ce niveau, deux enjeux se dégagent : 

- L’enjeu dialectique : penser et parler sont intimement liés et la traduction est nécessaire au 

dialogue qui construit le savoir en édifiant un système de concepts correspondant au réel 

(Schleiermacher, 1999, p. 12). 

- L’enjeu éthique : la traduction conditionne les échanges et la communication, fondateurs des 

communautés qui sont l’objet de l’éthique (Schleiermacher, 1999, p. 12). 

Cet enrichissement éthique entre les communautés est au cœur  des travaux de Quine. On peut en 

déduire qu’à partir du principe de charité propre, Bachir Diagne inscrit la traduction dans une logique 

éthique. Il s’oppose à l’idée que « les philosophies sont (…) des systèmes de pensée séparés, 

constitués par des langues et des philosophies grammaticales radicalement différentes » (Diagne, 

2022, p. 129). L’objectif de l’auteur de L’encre des savants est de retrouver au-delà des différends, 

le fond ou l’unité des langues à partir des structures linguistiques. Une « telle éthique est une 

philosophie de la culture indissociable de la formation des communautés, qui développent l’esprit 

dans les échanges et le dialogue » (Schleiermacher, 1999, p. 23). On ne peut que se contenter de 



L’influence de Willard Van Orman Quine sur Souleymane Bachir Diagne : La traduction comme symbole de richesse des 

culture                                                                                                                                                  ATRAS   7(1), pp. 513-526  

  

515 
 

contempler l’individualité autre et puisqu’il est impossible de se l’approprier, on doit simplement lui 

permettre  de pénétrer la sphère qui nous est propre. « L’inclination à accueillir chez soi la parole de 

l’étranger », « à la recueillir et à l’adopter, explique le plaisir que l’on prend à entendre la poésie 

étrangère dans sa langue d’origine » (Schleiermacher, 1999, p. 12).  Cette « visée éthique du traduire » 

(Diagne, 2013, p. 29) est précisément ce que Bachir Diagne partage avec Quine. Dès lors, l’on peut 

s’interroger : La traduction chez Diagne n’est-elle pas un facteur d’unification des peuples ? Le 

principe de charité ne fait-il pas de la traduction un symbole de l’inter culturalisme ? A partir de 

l’approche du structuralisme génétique, nous essayerons de répondre à ces questions, l’objectif étant 

de montrer,d’une part, le fondement de la pensée de la traduction  chez Bachir Diagne. D’autre part, 

de démontrer que la traduction est une richesse entre les cultures 

Willard Quine et Bachir Diagne : Traduction et principe de charité  

Le principe de charité est une notion qui a été développé par Willard Van Orman Quine. Il pose 

l’idée selon laquelle les êtres humains peuvent se comprendre. Face à une langue étrangère différente 

de la nôtre, l’homme peut trouver des mécanismes pour communiquer et se faire comprendre par 

l’autre. Ce principe renvoie à l’altérité de l’autre. Le principe de charité est l’idée d’après laquelle, 

« afin de se rendre intelligibles les pratiques et discours d’autrui, il est requis, voire nécessaire, de 

considérer que les modes fondamentaux de pensée et de pratique de ce dernier ne nous sont pas 

radicalement étrangers, mais sont fondamentalement communs aux nôtres ». (Wagner, 2020, p. 1). 

Ce principe institue  un processus de compréhension de l’alter ego. 

Traduction et apprentissage d’une langue 

  Pour Bachir Diagne, La traduction n’est pas simplement une transposition de mots d’une 

langue à une autre. Elle est un acte qui favorise le dialogue entre les cultures. Sur le plan 

philosophique , on retrouve cette idée chez un auteur comme Quine. Pour rappel, la thèse de Willard 

Van Orman Quine repose sur une conception de l’apprentissage de la langue qui s’appuie sur le 

béhaviorisme. Ce dernier peut se définir de manière générale comme une théorie mettant en relief 

l’étude objective des comportements. Dans ce sens, Le Mot et la Chose se présente comme une 

logique construite à partir d’une expérience destinée à examiner la manière dont le langage se rapporte 

au monde et légitime la connaissance. Sous ce rapport, l'apprentissage du langage joue un rôle 

essentiel. D’un point de vue behavioriste, Willard Van Orman Quine fait appel à la psychologie des 

stimuli et des réponses, ou à tout ce qui fonde  « la signification-stimulus ». Celle -ci  pose l’idée 

selon laquelle comprendre une phrase, c’est comprendre un langage. Cela mérite d’être explicité. 

Selon Willard Van Orman Quine, l’établissement et l’utilisation de la langue repose strictement sur 

les données publiquement accessibles, c’est-à-dire sur l’observation du comportement des autres. 



Ondoua Herve Toussaint                                                                                                                     Atras  15/01/2026 

 

516 
 

Pour cet auteur, il n’y a rien dans la signification linguistique au-delà des données liées au 

comportement langagier publiquement accessible par des locuteurs d’une langue. On peut donc dire 

qu’avec lui, la signification d’une expression linguistique est le produit,d’une part, de toutes les 

données comportementales qui aident les apprenants  et ,d’autre part ,  du travail des utilisateurs de 

la langue qui cherchent à déterminer une signification précise. Mais comment se déroule 

l’apprentissage de la traduction à partir des données observables ? 

Pour effectuer sa traduction, Willard Van Orman Quine compare celui qui apprend une langue 

à un linguiste de terrain qui entreprend d’élaborer un manuel pour traduire, dans sa propre  langue, 

une langue indigène nouvellement découverte. Le linguiste analyse le comportement langagier de 

l’indigène afin de  tenter d’obtenir une signification exacte du mot. Par exemple,« un lapin détale 

dans la  garenne à  proximité ; l’indigène  dit ‘’Gavagai’’, et le linguiste note dans ses tablettes le mot 

‘Lapin’ en face de ‘’Gavagai’’ » (Quine, 1977, p. 60) ou «‘’Tiens, un lapin’’ » ( Quine, 1977, p. 60). 

Ces commentaires observationnels sont, à titre de traduction provisoire, sujets à être testé « dans des 

occurrences ultérieures » (Quine, 1977, pp. 60-61). Dans un premier temps, le linguiste s’abstiendra 

de suggérer des mots à son informateur. L’apprentissage s’effectue à partir du moment où il a 

connaissance de quelques bribes de la langue indigène. Il soumet à l’approbation de son informateur 

des phrases de cette langue, au risque de biaiser les données par ses  suggestions (Quine, 1977, p. 61). 

Un exemple suffira ici : Soit S1, S2, S3 trois phrases de la langue indigène. La traduction réelle 

de ces phrases est: 

S1 = Animal, S2 = Blanc et S3 = Lapin. 

Les stimuli varient en fonction de chaque phrase. Mais comment le linguiste peut-il savoir que 

l’indigène aurait bien plutôt approuvé la phrase S1 que S3 ? Il doit prendre l’initiative à son tour. C’est 

en soumettant à l’épreuve les combinaisons de phrases indigènes  et  les  stimulations qu’il  peut  avoir  

une  réponse  satisfaisante. 

Le cas de « Gavagai » est illustratif. Notre linguiste voudrait avoir les informations sur 

« Gavagai ». En réaction au comportement de l’indigène et en présence d’une stimulation, il notera 

sur ces tablettes si l’indigène approuve, désapprouve ou ne réagit pas. Mais « comment reconnaître 

une approbation ou une désapprobation de l’indigène lorsqu’il la voit ou l’entend? » (Quine, 1977, p. 

61). D’emblée, il faut exclure l’idée selon laquelle les gestes peuvent nous permettre d’identifier ses 

différents signes. Les gestes ne peuvent pas être pris pour ce qu’ils semblent représenter. Le linguiste 

opte donc pour une nouvelle orientation. Après avoir demandé « Gavagai » et des questions 

semblables en présence de lapins et d’animaux semblables, le linguiste reçoit des indigènes de 



L’influence de Willard Van Orman Quine sur Souleymane Bachir Diagne : La traduction comme symbole de richesse des 

culture                                                                                                                                                  ATRAS   7(1), pp. 513-526  

  

517 
 

réponses « Evet » et « Yok » ; il imagine qu’elles peuvent renvoyer à « oui » et « non ». Mais la 

question qui demeure est celle de savoir laquelle des deux corrélations  possibles est la bonne ? 

Le linguiste lui-même tente l’expérience et imite les élocutions spontanées de l’indigène. S’il 

recueille plus de « Evet » que « Yok », il sera motivé à considérer  « Evet » pour « oui ». Lui-même 

se mettra à la place de l’indigène et essayera de répondre par « Evet » et « Yok » aux questions de ce 

dernier. Celui  qui  produit les effets les plus sereins est la meilleure option pour « oui ». Ainsi, nous 

pouvons dire que les données  ultimes auxquelles a accès le linguiste, comme quiconque apprend une 

langue, sont les données sur le comportement langagier publiquement accessible des indigènes. Ces 

données font l’unanimité d’une communauté, car elles ont un rapport avec des situations 

concomitantes publiquement accessibles. Les « données observationnelles » sont ainsi la source du 

linguiste pour accéder à la langue indigène. La notion de « Gavagai » dépend donc des faits 

publiquement accessibles et sur lesquels une communauté linguistique peut s’accorder. 

C’est d’abord ces catégories de phrases que le linguiste cherchera à traduire. Il énonce une 

phrase observationnelle en présence des indigènes et vérifie si ceux-ci donnent leur assentiment ou  

leur  dissentiment  à l’énonciation. Au cas où ils le font, le linguiste conclut que cette phrase est 

observationnelle et il la traduit par une phrase à laquelle il donne son assentiment ou son dissentiment 

dans les circonstances identiques. Dans le cas précis de « Gavagai », il est important de savoir que 

« ce sont les stimulations d’un lapin surgissant sous nos yeux qui portent à l’assentiment, et que ce 

sont les autres qui portent au dissentiment » (Quine, 1977, p. 62). Ainsi les données sur le 

comportement langagier des indigènes déterminent la traduction des phrases observationnelles. En 

pratique, pour résoudre ce problème sur la correspondance entre les réponses de l’indigène et les 

données observationnelles, « le linguiste tranchera habituellement ces questions de causalité par 

intuition, encore que conjecturalement » (Quine, 1977, p. 62). A cet égard, « son  jugement intuitif se 

fondera sur les détails de la conduite de l’indigène » (Quine, 1977, p. 62), tels que les« mouvements 

scrutateurs de ce dernier » (Quine, 1977, p. 62) mais aussi les « regards qui trahissent chez lui soudain 

la reconnaissance ou l’identification, et autres indices semblables » (Quine, 1977, pp. 62-63). 

Toutefois, il faut dire qu’au-delà des données observationnelles, il y a des considérations formelles 

qui permettent d’assurer au linguiste l’existence d’une relation qui pousse l’indigène à faire le choix 

sur telle ou telle phrase. Si, juste après les réponses de l’indigène sur une phrase quelconque « S », le 

linguiste provoque sur l’indigène une stimulation (°, et demande à nouveau « S », et reçoit une réponse 

opposée, « alors il peut conclure que c’est la stimulation ° qui a poussé à choisir la réponse opposée » 

(Quine, 1977, p. 63). Cependant, « ’’pousser’’ à faire une telle réponse, ce n’est pas la tirer du sujet 

indigène » (Quine, 1977, p. 63). Le « Evet » ou le « Yok » de l’indigène découle ici d’une 



Ondoua Herve Toussaint                                                                                                                     Atras  15/01/2026 

 

518 
 

combinaison : « C’est la stimulation qui ‘pousse’ à choisir une phrase plus la question ‘Gavagai ?’ 

qui la suit » (Quine, 1977, p. 63). Willard Van Orman Quine reste dans une logique naturaliste, car il 

conçoit la signification des termes et des phrases sans faire intervenir la conscience ou la raison. Dans 

cette perspective, il convient d’interpréter le sens à partir du comportement d’un locuteur en partant 

de son assentiment ou de son dissentiment à nos questions. Une telle analyse implique par conséquent 

que s’il y a des objets, c’est parce que la langue met à notre disposition des termes pour en parler. 

C’est ici que le principe de charité trouve sa légitimation.  

Le principe de charité : vers la reconnaissance culturelle 

Au cœur de la philosophie analytique, il y a l’idée selon laquelle, toute langue conditionne une 

vision du monde particulière (Deprez, 2010, p. 81). Une telle approche donne au relativisme culturel 

tout son sens. Pour Willard Van Orman Quine, le relativisme culturel n’autorise plus à affirmer 

qu’une idée prélogique serait illogique. Pour prendre le cas extrême, « supposons qu’on prétende que 

certains indigènes sont disposés à accepter comme vraies certaines phrases traduisibles dans la forme 

‘p et non-p’ » (Quine, 1977, p. 99). Il reste toutefois que « cette supposition est absurde au regard de 

nos critères sémantiques » (Quine, 1977, p. 99). Pour ne pas tomber dans le dogmatisme, Willard Van 

Orman Quine se demande quels critères de rechange préférer (Quine, 1977, p. 99). Aussi pense-t-il 

qu’une « traduction malicieuse peut rendre les locutions indigènes aussi étranges que l’on veut ». De 

fait, « une meilleure traduction leur imposera notre logique, et trancherait au prix d’une pétition de 

principe la question de la prélogicité, s’il y avait à poser une pareille question » (Quine, 1977, p. 99). 

Cette affirmation est au centre de la théorie de l’indétermination. Pour cette théorie, il est possible de 

donner plusieurs traductions incompatibles mais toutes valables d’une même langue parce que les 

traducteurs n’ont que les comportements linguistiques des indigènes à leur disposition. Tel est le 

principe de charité : il est probable que les assertions manifestement fausses à simple vue fassent 

jouer des différentes traductions cachées du langage (Quine, 1977, p. 99). Par conséquent, en cas de 

problème langagier, il faut incriminer la traduction plutôt que le locuteur indigène. On peut donc 

déduire que l’inscrutabilité de la référence et l’indétermination de la traduction paraissent s’accorder 

avec la théorie de la mentalité primitive : toute langue détermine notre vision du monde. Dans cette 

perspective, la mentalité primitive fonctionne comme un type idéal, opposable à un autre type idéal : 

la mentalité rationnelle. Tel est l’enjeu du principe de charité. Ce principe de Quine suppose que lors 

de l’interprétation, on doit présumer que les croyances des interlocuteurs sont vraies. Nos 

interprétations émanent du principe de charité. Autrement dit, nous devons attribuer à autrui des 

croyances cohérentes et intelligibles. Un bon traducteur  tiendra compte du contexte pour traduire 

plutôt que critiquer les interprétations qu’il aura reçu.   

      Pour bien comprendre les autres, il faut poser comme principe que leur raisonnement contient un 



L’influence de Willard Van Orman Quine sur Souleymane Bachir Diagne : La traduction comme symbole de richesse des 

culture                                                                                                                                                  ATRAS   7(1), pp. 513-526  

  

519 
 

degré de rationalité et de cohérence. C’est ce principe qui fonde toute idée de traduction chez Bachir 

Diagne. Dans L’Encre des savants, il revient sur la pensée de  Lévy-Bruhl. Pour mieux conforter 

l’identité  européenne, jugée rationnelle et logique, l’auteur de la Mentalité primitive avait fabriqué 

aux « autres » une mentalité « primtives » et « prélogiques » (Diagne, 2013, p. 25).  En attribuant aux 

« autres » cette mentalité, Bachir Diagne affirme qu’il ignore simplement le principe de contradiction 

et la loi de causalité (Diagne, 2013, p. 26).  C’est précisément  ce prélogisme que réfutait d’ailleurs 

Tempels, tout comme Bergson. Ce dernier récuse la thèse du prélogisme que Lévy-Bruhl « croit 

pouvoir établir à partir de l’idée que le primitif serait indifférent aux causes secondes, expliquant 

toujours par une cause ‘’mystique’’ un phénomène que la saine raison nous (…) a appris à rapporter 

aux principes naturels invariables (Diagne, 2013, p. 26). L’inférence selon laquelle le « sauvage » 

serait ignorant de la relation entre une cause et son effet est elle-même illogique, affirme Bergson 

(Diagne, 2013, p. 26). Ce prétendu  principe prélogique est contradictoire. Bergson en donne un 

exemple. Le comportement d’un homme qui compte « sur le courant de la rivière pour porter son 

canot, sur la tension de son arc pour lancer sa flèche, sur la hache pour entamer le tronc de l’arbre, 

sur ses dents pour mordre ou sur ses jambes pour marcher » (Bergson, 1976, p. 151) illustre que ces 

hommes ont conscience de ce que signifie l’invariabilité des lois naturelles (Diagne, 2013, p. 26). Cet 

exemple montre qu’on ne saurait traiter la mentalité d’un peuple comme incompréhensible. Bachir 

Diagne retrouve ici le principe de la charité. Pour lui, ce principe plaide pour la reconnaissance et 

l’échange entre les cultures sans préjugés. Ce principe est déterminant  pour la traduire. La charité 

suppose que les interlocuteurs partagent la même logique et relèvent de la même humanité. Elle 

implique un mouvement d’unité et de solidarité entre les peuples. Pour lui, « en matière de savoirs, il 

n’y a pas de propre » (Diagne, 2017, p. 77). Les peuples ne peuvent pas vivre en autarcie. Ils sont 

obligés de dialoguer et de communiquer. La traduction apparaît comme le processus de 

compréhension entre les individus dont les actes linguistiques sont différents. C’est donc vers une 

approche charitable et universelle avec autrui que nous conduit la pensée de Bachir Diagne. 

Bachir Diagne et la traduction comme affirmation des identités  

Pour Bachir Diagne, la traduction s’inscrit dans un cadre de décolonisation et d’affirmation des 

identités africaines. Pour le penseur sénégalais, la traduction va au-delà du simple acte linguistique, 

car elle joue un rôle fondamental dans la construction et l’affirmation de l’identité. Dans ce sens, la 

traduction est un processus de mise en communication entre les cultures. Dès lors, les individus et les 

communautés s’approprient réciproquement les savoirs issus d’autres cultures tout en préservant les 

leurs.  

Alexi Kagamé, Kwasi Wiredu et Souleymane Bachir Diagne : vers le relativisme de la traduction    



Ondoua Herve Toussaint                                                                                                                     Atras  15/01/2026 

 

520 
 

 Revenons sur la thèse de Tempels. Pour lui, les Bantu parlent tout naturellement leur philosophie. 

Ils ont un « parler ontologique » ; « leur langage n’est pas comme le nôtre, ils parlent de manière 

tellement concrète, en des mots qui se rapportent immédiatement aux choses mêmes », « ces peuples 

parlent de « façon réaliste » ou encore « ontologiquement » (Tempels, 1949, p. 696). Tempels invite 

les linguistes qui étudient les peuples bantous a adopté la manière dont il avait procédé avec les 

ethnographes  afin de  retrouver la logique des langues qu’ils étudient. Il précise que c’est « seulement 

par la compréhension de la mentalité des Noirs que l’on peut arriver à dégager la structure générale 

de leur langage » (Tempels, 1948, p. 759). Le travail de ces linguistes bantouistes lui permettra de 

confirmer les résultats des ses analyses. Kagamé poursuivra cette forme de linguistification de 

Tempels. Dans la philosophie bantu comparée, il reconnait le mérite de Tempels d’avoir ouvert la 

voie mais estime que la méthode était déficiente. La bonne méthode, selon Kagamé est « celle qui eût 

consisté à choisir une ‘’zone culturelle déterminée’’ »  et « la langue particulière qui y est parlée pour 

examiner et lire dans celle-ci, ainsi que dans d’autres aspects de la culture » (Bachir Diagne, 2010, p. 

36)  « les éléments philosophiques qui s’y trouvent ‘’incarnés’’, en évitant de s’attarder sur les aspects 

qui relèvent de l’ethnologie » (Kagamé, 1978, p. 7). 

 De ce qui précède,  Kagamé reproche au père Tempels d’être resté superficiel, il n’est pas allé 

loin «  dans la voie consistant à creuser en déca de l’ethnologie, qu’il avait lui-même ouverte » 

(Diagne, 2010, p. 36). Au terme de cette démarche, Kagamé, en vient à ce qu’il appelle « la 

philosophie-linguistique ». Précisons que la « philosophie-linguistique » de Kagamé est une approche 

qui explore le rapport entre la pensée et le langage. Il met l’accent, d’une part, sur l’importance de la 

langue dans la construction de l’identité culturelle et,d’autre part,  sur les spécificités culturelles et 

linguistiques de l’Afrique. Tempels et Kagamé, bien que venant de traditions différentes, soulignent 

l'importance de la traduction non seulement comme un moyen de communication, mais aussi comme  

acte qui engage des enjeux de pouvoir, d'identité et de culture. Pour eux La traduction, transcende le 

simple échange linguistique et devient un acte profondément philosophique et politique. Cet argument 

rompt totalement avec le nationalisme ontologique des auteurs comme Heidegger. Ils critiquent 

particulièrement le nationalisme d’Aristote. Pour rappel,la table des neuf ou dix catégories d’Aristote 

constitue un système de classification des différentes manières dont les choses peuvent être dites ou 

caractérisées. Aristote a développé un système de classification qui vise à organiser la connaissance 

par le biais de catégories. Les catégories permettent de structurer la pensée et d’analyser les êtres. 

C’est ce schéma aristotélicien que Kagamé remet en question. Pour lui, la thèse d’Aristote est 

inadaptée pour saisir la complexité de la pensée africaine. Les catégories d’Aristote sont 

discriminatoires et constituent une injustice pour la pensée africaine. Les Africains ne sont pas soumis 

à une classification linéaire. Le penseur rwandais a pour ambition de repenser ces catégories, le but 



L’influence de Willard Van Orman Quine sur Souleymane Bachir Diagne : La traduction comme symbole de richesse des 

culture                                                                                                                                                  ATRAS   7(1), pp. 513-526  

  

521 
 

étant de les adapter et de créer un cadre conceptuel qui coïncide avec la réalité africaine. Il s’agit, 

pour lui,  de valoriser la pensée africaine. Le projet de Kagamé est « d’exhumer de la grammaire des 

langues bantu l’ontologie  qui est incarnée. La « philosophie-linguistique  [est] analogue à celle dont 

l’onto-logique aristotélicienne est, pour lui, entièrement inscrite dans la grammaire grecque » 

(Diagne, 2013, p. 40). L’ontologie d’Aristote est conservée  prisonnière de la langue grecque. 

L’ontologique d’Aristote comme grammaire du raisonnement en général n’est rien d’autre que la 

grammaire grecque. Pour Kagamé, « il s’agit de poser à côté d’une philosophie qu’il appelle 

‘’européo-américaine’’ une philosophie bantu » (Kagamé, 1978, p. 126)  dans cette dernière , en 

particulier, « le verbe être ne joue que le rôle de copula et doit en conséquence s’accompagner d’un 

attribut ou d’un complément circonstanciel de lieu ». Il ajoute plus loin ; « la fameuse formule : je 

pense, donc je suis n’a aucun sens en langues bantu » (Kagamé, 1978, p. 126). Kagamé remet ainsi 

en question l’idée de catégories logiques supralinguistiques. Tel est l’enjeu de la philosophie-

linguistique. Elle « gagnera beaucoup à s’éclairer de l’histoire des traductions, dans le monde de 

l’islam, des textes de la philosophie grecque, ainsi que de la manière dont ces traductions ont fait de 

la langue arabe une langue philosophique » (Diagne, 2000, p. 46). Pour mieux comprendre 

l’importance de la traduction, Bachir Diagne met en relief la vision de Kagamé et de Wiredu. L’auteur 

de la philosophie bantu comparée, souligne le relativisme en traduction.  Il y’aurait ainsi des 

grammaires philosophiques différentes et par conséquent des langues avec cogito et des langues sans 

cogito. (Diagne, 2013, p. 41).  Le relativisme pose l’idée selon laquelle la signification  un texte peut 

changer en fonction du contexte socio-culturel. Dans ce contexte, le relativisme de la traduction 

implique qu’une signification enracinée dans une langue peut être perdue dans une traduction. Dès 

lors, il faut enrayer toute hégémonie des langues dominantes. La traduction doit éviter toute visée  

assimilatrice. Elle doit respecter les valeurs locales. Le caractère  subjectif de la traduction conduit à 

des variations de sens dans la compréhension d’un même texte. C’est ce qu’évoque Derrida en 

analysant la question du sujet : 

Evoquant le sacré, Derrida affirme dans Des tours de Babel : 

Il se livre à la traduction qui s'adonne à lui. Il ne serait rien sans elle, elle n'aurait pas lieu sans 

lui, l'un et l'autre sont inséparables. (...) C'est le texte absolu parce qu'en son événement il ne 

communique rien, il ne dit rien qui fasse sens hors de cet événement même. (...) Et comme 

aucun sens ne s'en laisse détacher, transférer, transporter, traduire dans une autre langue 

comme tel (comme sens), il commande aussitôt la traduction qu'il semble refuser. Il est 

traductible et intraduisible. (Derrida,  1985, pp. 6-247) 

Il n’y a donc pas de traduction achevée.  

C’est la même approche que développe Kwasi Wiredu.  Il montre que le mot « vérité » est 



Ondoua Herve Toussaint                                                                                                                     Atras  15/01/2026 

 

522 
 

traduit en fonction du registre. Ainsi, par exemple dans un sens purement cognitif, il n’y a pas de mot 

akan pour traduire la vérité.  Les contraintes linguistiques entre « l’akam » et l’anglais permettent de 

reconsidérer la question de la vérité (Wiredu, 1996, p. 107). La traduction doit respecter le sens et le 

contexte culturel d’origine tout en rendant le texte compréhensible dans une autre langue. Pour lui, 

par exemple, les concepts philosophiques africains doivent être traduits dans un contexte qui reste 

fidèle à la pensée africaine tout en étant ouvert à d’autres langues. Pour Wiredi, on doit penser la 

traduction dans le croissement des perspectives. C’est la voie que choisit  Bachir Diagne. Puisque 

pour lui, « il y a toutes les raisons de croire que c’est celle de l’avenir » (Diagne, 2013, p. 43).  

Souleymane Bachir Diagne et la question de la traduction du temps 

La question du temps est au cœur de la réflexion de Bachir Diagne. Il revient sur la manière dont 

les sociétés africaines analysent le temps différemment des conceptions occidentales. Il se pose la 

question de savoir si l’on devrait poser l’idée selon laquelle les cultures différent du fait qu’elles ont 

une conception du temps différente. Pour l’illustrer, il revient sur la conception africaine du temps 

notamment sur le discours ethnologique. Pour rappel, en février 2007, Nicolas Sarkozy lors de son 

voyage à Dakar affirmait que les Africains avaient leur propre conception particulière du temps qui 

justifie qu’ils fussent « insuffisamment entrés dans l’Histoire ». Ce cliché présuppose que les 

Africains ne seraient pas en synchronie avec le rythme du monde (Diagne, 2013, p. 54). Quoique 

Bachir Diagne parle de l’incongruité du discours de Sarkozy, il questionne en profondeur cette 

approche qui n’est pas en rupture avec la vision afro pessimiste.  Notons que « l’afro pessimisme 

repose sur cette proposition que les raisons du ‘’retard’’ du continent sur le reste du monde sont à 

chercher dans la culture, la vision du monde des Africains » (Diagne, 2013, p. 54). Un de ces auteurs 

se nomme John Mbiti. Dans son ouvrage African religions and philosophy, il aborde la question du 

temps à l’image des cultures africaines. Selon lui, la conception africaine du temps rompt avec celle 

occidentale.  Ses principales thèses sont sept : 

- Le temps est une composition d’événements.  Cela veut dire que « c’est l’événement qui 

définit le temps (…), le temps est le plein d’événements, il n’est ni leur cadre au sens kantien, 

ni un ordre de leur succession au sens leibnizien » (Diagne, 2013, p. 56). 

- Le passé est la dimension la plus importante du temps. Le temps est ce qu’il déjà advenu. Il 

« s’identifie totalement au passé » (Diagne, 2013, p. 56). 

- Le présent est continûment en mouvement avec le passé. Cela veut dire que « le présent puisse 

son sens dans le passé vers lequel il est orient » (Diagne, 2013, pp. 56-57). 



L’influence de Willard Van Orman Quine sur Souleymane Bachir Diagne : La traduction comme symbole de richesse des 

culture                                                                                                                                                  ATRAS   7(1), pp. 513-526  

  

523 
 

- Il n’y a virtuellement pas de futur. Cela veut dire « qu’on ne peut envisager l’avenir au-delà 

d’un horizon de quelques mois, au-delà de demain, au-delà de l’ombre qu’il projette en arrière, 

déjà maintenant » (Diagne, 2013, p. 57). 

- Les langues et les calendriers africains manifestent ces thèses et les prouvent. Mbiti examine 

les temps verbaux, il aboutit à la conclusion selon laquelle ils « n’y a pas de mots ou 

expression concret pour signifier l’idée d’un avenir lointain ». (Mbiti, 1990, p. 17). 

- La planification à long terme est chose étrangère à la société. Les peuples africains ignorent 

tout du progrès, ils n’ont pas de projet pour l’avenir. (Diagne, 2013, p. 58). 

- La dimension future du temps s’est imposée aux Africains de l’extérieur et ils n’ont pas encore 

véritablement fini de se l’approprier. 

D’une façon générale, Mbiti pense que, chez les occidentaux, le temps est linéaire, alors que chez 

les africains, il est cyclique et relationnelle. Leur temporalité valorise les rituels, les traditions et les 

récits. La notion de « l’éternel maintenant » est fondamental et renvoie au fait que le présent est 

enrichi par les influences du passé. Bachir examine comment ces différentes conceptions peuvent 

influencer la manière dont les sociétés pensent leur histoire, leur avenir et leur identité. Une telle 

perspective conduit Bachir Diagne à concevoir  la traduction comme un moyen de créer des dialogues 

interculturels qui respectent l’approche temporelle des différents peuples. Cette perspective fait de la 

traduction un humanisme. En tant qu’humanisme, la traduction rapproche les peuples. Bachir Diagne 

définit ainsi la traduction comme la langue des langues. Il n’y aurait donc pas de langue supra 

universelle dont dépendraient les autres. Les langues se valent. Il n y’aurait pas une langue universelle 

auxquelles les autres viendront se greffer. L’auteur De langue à langue rompt avec les partisans du 

nationalisme linguistique. Les théoriciens de cette approche soutiennent que toute langue est 

l’expression d’une vision du monde particulière. « La langue nationale est identifiée à une vision du 

monde, et cette dernière à la personnalité nationale » (Towa, 1975, p. 96). Cette thèse est défendue 

par les nationalistes européens, notamment par les romantiques allemands. Humboldt considérait 

chaque langue comme la caractérisation du peuple qui la parle (Towa, 1975, p. 96). Aussi, affirment-

ils que l’esprit d’un peuple et sa langue sont liés. Herder avait déjà soutenu une thèse pareille. Or à 

lire Bachir Diagne, la traduction brise le nationalisme linguistique et la prétendue  domination d’une 

langue. Selon l’auteur, qui cite Casanova, le seul moyen de « lutter contre une langue dominante, 

c’est d’adopter une position “athée” et, donc de ne pas croire au prestige de cette langue » (Diagne, 

2013, p. 17). Bachir Diagne déconstruit ici tout mouvement qui sacralise une langue. Le contact de 

deux langues suppose un lien de réciprocité que le traducteur  met en relief . De plus, la traduction 

déhiérarchise les rapports entre les peuples. Elle est  un vecteur de métissage entre langues et cultures 



Ondoua Herve Toussaint                                                                                                                     Atras  15/01/2026 

 

524 
 

(Diagne, 2024, p.15) C’est par la traduction et le foisonnement des langues que les peuples se 

rencontrent.  Il affirme : 

Ce livre présente une réflexion sur la traduction et sur sa capacité, son pouvoir de créer une 

relation d’équivalences, de réciprocité entre les identités, de les faire comparaître, c’est-à-dire 

paraître ensemble sur un pied d’égalité, en faisant que de langue à langue on se parle et on se 

comprenne. Comme l’a écrit Antoine Berman, la traduction n’est rien si elle n’est mise en 

rapport. Ce livre se veut donc un « éloge de la traduction » et une invitation à la reconnaître 

comme un « humanisme », exprimant une vision optimiste de ce qu’elle peut accomplir. 

(Diagne, 2013, p. 14) 

      Dès lors, l’intraductibilité n’a pas de sens,  car aucune langue ne peut refléter à elle seule le logos. 

(Cassin, 2013, pp. 1- 10). On peut comprendre la raison pour laquelle l’auteur De langue à langue 

définit la traduction comme un acte d’échange. La traduction met en relief deux altérités qui 

s’entendent malgré leurs différences. Elle « célébrer le pluriel des langues et leur égalité » (Diagne, 

2022, p. 19). Il considère la traduction comme « une des réponses aux conséquences de la domination 

linguistique. Son éthique de la réciprocité est aussi une dimension du combat politique contre 

l’inégalité » (Diagne, 2022, p. 162). La traduction est source de dialogue et de métissage ; elle est une 

domestication de la différence. Faire de la traduction, c’est donc,  faire l’éloge de l’égalité entre les 

langues, c’est réconcilier les identités plurielles. En effet, la réflexion sur  traduction a souvent été 

dominée par les paradigmes occidentaux.  Pour l’auteur sénégalais, il faut sortir de la dictature de la 

traduction et  intégrer d’autres dimensions culturelles ( Tachtiris, 2024).  

Conclusion 

La question de la traduction est au cœur des analyses de Souleymane Bachir Diagne. Pour 

comprendre les enjeux théoriques de sa philosophie, il faut remonter au principe de charité tel qu’il 

est  posé par un auteur comme Willard Van Orman Quine. Pour cet auteur, le principe de charité est 

un pont qui établit un rapport entre les hommes de cultures différentes. Il renvoie à l’altérité de l’autre,  

car il met en relief la compréhension de l’autre. Face à ce qui paraît illogique ou irrationnel, la 

tentation est de penser que ces êtres sont privés de raison et disqualifier de l’humanité. Pour Quine, 

ce serait une erreur. Il s’agit de ne pas présupposer que ces êtres sont irrationnels parce qu’ils pensent 

différent de nous (Walter, 2019). C’est ici que le principe de charité trouve son sens. Il s’agit,  à 

travers ce principe de chercher à dépasser « les apparentes contradictions de la langue étrangère pour 

accéder à la logique de l’autre dans sa propre langue » (Walter, 2019, p. 1). Par conséquent, « cela 

nécessite une attitude à la fois humaine et intellectuelle, ne pas projeter sa propre rationalité sur le 

raisonnement de l’autre, ne pas projeter sa propre logique sur la logique de l’autre » (Walter, 2019, 



L’influence de Willard Van Orman Quine sur Souleymane Bachir Diagne : La traduction comme symbole de richesse des 

culture                                                                                                                                                  ATRAS   7(1), pp. 513-526  

  

525 
 

p. 1). L’apparente contradiction logique chez un interlocuteur est le reflet d’une mauvaise traduction 

(Quine, 1977, p. 101). Ce principe légitime la philosophie de Bachir Diagne. Pour lui, la traduction 

permet de mettre en contact les peuples. C’est la raison pour laquelle il critique le nationalisme 

linguistique. Il ne s’agit plus d’opposer les cultures et les langues au logos. La traduction s’oppose à 

toute philosophie du choc des civilisations. Bien plus, en traduisant une langue à une autre, on enrichit 

non seulement le patrimoine culturel mais aussi la philosophie de l’inter culturalisme. La traduction 

se présente donc comme une opportunité de faire émerger de nouvelles significations. Cela serait 

particulièrement bénéfique pour les cultures africaines qui ont souvent été académiquement 

marginalisées. 

A Propos de l’auteur   

Hervé Toussaint Ondoua est enseignant chercheur à l’E. N. S de Bertoua. Titulaire d’un PhD en 

philosophie du langage, il est spécialiste des questions en liées avec le  postmodernisme, le 

postcolonialisme, le poststructuralisme…etc. Il a publié plusieurs articles dans ces domaines. Après 

son poste de chercheur invité à l’Université de Mulhouse, Ondoua a repris ses activités 

professionnelles à l’E.N.S de Bertoua-Cameroun.  https://orcid.org/0009-0005-2609-1283 

Financement: Cette recherche n’est pas financée. 

Remerciements: Non applicable 

Originalité : Notre protocole évalue l'impact sur la créativité et la coopération via une grille 

critériée. 

Conflits  d’intérêts: Les  auteurs  ne  déclarent  aucun  conflit  d’intérêts.  

Déclaration sur l’intelligence artificielle: L’IA et les technologies assistées par l’IA n’ont pas été 

utilisées. 

Références  

Bergson, H. (1976). Les deux sources de la morale et de la religion. Presses universitaires de 

France. 

Cassin, B. (2013). Penser en langues. Trivium. https://doi.org/10.4000/trivium.4768 

Diagne, S. B. (2000). Revisiter « La philosophie bantoue » : L’idée d’une grammaire 

philosophique. Politique africaine, (78), 44–53. 

Diagne, S. B. (2013). L’encre des savants : Réflexions sur la philosophie en Afrique. Présence 

Africaine. 

Diagne, S. B. (2017). Pour un universel vraiment universel. In Écrire l’Afrique-Monde (Ateliers de 

la pensée) (pp. 71–78). Jimsaan. 

Diagne, S. B. (2024). De langue à langue : L’hospitalité de la traduction. Albin Michel 

Deprez, S. (2010). Lévy-Bruhl et la rationalisation du monde. Presses universitaires de Rennes. 

Kagamé, A. (1978). La philosophie bantu comparée. Présence Africaine. 

Mbiti, J. (1990). African religions and philosophy. Heinemann. 

Mounin, G. (1963). Les problèmes théoriques de la traduction. Gallimard. 

Quine, W. V. O. (1977). Le mot et la chose. Flammarion. 

Schleiermacher, F. (1999). Des différentes manières de traduire. Points Essais. 

https://orcid.org/0009-0005-2609-1283
https://doi.org/10.4000/trivium.4768


Ondoua Herve Toussaint                                                                                                                     Atras  15/01/2026 

 

526 
 

Tachtiris, C. (2024). Traduction et race. Routledge. 

Tempels, P. (1949). La philosophie bantoue. Présence Africaine. 

Tempels, P. (1948). L’étude des langues bantoues à la lumière de la philosophie bantoue. Présence 

Africaine, (5), 755–760. 

Towa, M. (1975). Langue nationale et personnalité nationale. ABBIA : Revue culturelle, (29–30), 

95–120. 

Wagner, H. (2020). Principe de charité. Anthropen. https://doi.org/10.47854/YMBO3929 

Walter, C. (2019). La vie aux hasards. https://www.philomag.com/blogs/la-vie-aux-hasards?page=1 

Wiredu, K. (1996). Cultural universals and particulars: An African perspective. Indiana University 

Press. 

 

 

 

https://doi.org/10.47854/YMBO3929
https://www.philomag.com/blogs/la-vie-aux-hasards?page=1

