ATRAS Volume 7 (1), pp. 513-526 15/01/ 2026 ISSN: 2710-8759/ EISSN: 2992-1376

L’influence de Willard Van Orman Quine sur Souleymane Bachir Diagne : La traduction

comme symbole de richesse des cultures

Ondoua Herve Toussaint*

'Ecole Normale supérieure de Bertoua, Cameroun

Recu : 23/ 11/ 2025 Accepté : 15/ 12 / 2025 Publié : 15/ 01/ 2026

Résumé

La question de la traduction chez Souleymane Bachir Diagne s’inscrit dans une perspective
humaniste. Pour comprendre cette vision de 1’auteur de L ‘encre des savants, il convient de remonter
a la pensée de Willard VVan Orman Quine. Le principe de charité développé par le penseur américain
joue un role fondamental dans I’interprétation et la traduction. Ce principe stipule que, pour traduire
une langue, un locuteur doit partir du postulat que ses croyances sont raisonnables et non absurdes.
C’est cette thése qui donne un fondement a la philosophie de Souleymane Bachir Diagne. Pour lui, le
principe de charit confere a la traduction un élan de solidarité, d’humanisme et de création de
richesses entre les cultures. Source de compréhension mutuelle entre les interlocuteurs de différentes
langues, le principe de charité rapproche les peuples et crée pour Bachir Diagne un avenir d’hospitalité
entre les communautés linguistiques.

Mots clés : traduction, humanisme, nationalisme linguistique, principe de charité, richesse culturelle.
Abstract

The question of translation in Souleymane Bachir Diagne is a humanism. To understand this vision of
the author of /’encre des Savants, we must go back to Willard Van Orman Quine. The principle of
charity developed by the English thinker plays a fundamental role in interpretation and translation.
This principle holds that, to translate a language, a speaker must assume that his beliefs are reasonable
and not absurd. It is this thesis that provides a foundation for the philosophy of Souleymane Bachir
Diagne. For him, the principle of charity gives translation a boost of solidarity, humanism, and the
creation of wealth between cultures. A source of mutual understanding between speakers of different
languages, the principle of charity brings people together and creates for Bachir Diagne a future of
hospitality between linguistic communities.

Keywords: Cultural, humanism, linguistic nationalism, principle of charity, richness, translation

Citer cet article
Toussaint, O. H. (2026). L’influence de Willard Van Orman Quine sur Souleymane Bachir Diagne : La

traduction comme symbole de richesse des cultures. ATRAS Revue, 7(1), 513-526.
https://doi.org/10.70091/Atras/vol07n001.35

Email: ! herveondoua@yahoo.fr

513
Atras Journal/ 2025, published by the University of Saida, Dr. Moulay Tahar, Algeria
This is an Open Access Article under The CC BY-NC 4.0


https://doi.org/10.70091/Atras/vol07no01.
mailto:herveondoua@yahoo.fr

Ondoua Herve Toussaint Atras 15/01/2026

Introduction
Quine et Bachir Diagne sont deux figures emblématiques dans le domaine de la philosophie

et de la traduction. Bien plus, il faut dire que I’auteur de 1’ouvrage du Mot et la chose influencera
Bachir Diagne. Au cceur de la pensée de ce dernier, se trouve I’¢loge de la traduction comme mise en
contact entre les cultures. Bilingue, le traducteur est le lieu d’échange, de contact entre deux ou
plusieurs langues employées alternativement par la méme personne (Mounin, 1963, p. 4). Notons que
« I’influence de la langue qu’il traduit sur la langue dans laquelle il traduit peut étre décelée par des
interférences particuliéeres, qui dans ce cas précis, sont des erreurs ou fautes de traductions » (Mounin,
1963, p. 4). Mais ces interférences illustrent que la diversité de langues n’est pas un frein pour la
communication. Pour rappel, Bachir Diagne revient sur le mythe biblique. Il nous fait comprendre
qu’apres Babel, les hommes ne parlent plus la méme langue. Mais la question fondamentale qui
demeure est de savoir si le pluriel des langues renvoie aussi a la multitude de nos visions du monde
et ne nous condamne pas a la fragmentation de notre humanité en tribus. Pour Diagne, nous pouvons
transformer la dispersion en langues en lieu de rencontres de traduction. Cette approche de Diagne
trouve son fondement dans le principe de charité de Willard Quine. Dans ce sens, la traduction n’est
pas simplement la transposition de mots d’une langue a une autre, mais elle aussi un processus de
rapprochement entre les peuples. En traduisant les mots d’une langue a une, nous intégrons et
partageons 1’univers culturel des autres, toute chose qui enrichit les échanges humains. La traduction
est un trait d’union entre les cultures. En se référant a la pensée de Quine, Bachir Diagne soutient que
la traduction n’est pas seulement un acte technique, mais un lieu qui enrichit les langues et les

cultures. A ce niveau, deux enjeux se déegagent :

- L’enjeu dialectique : penser et parler sont intimement liés et la traduction est nécessaire au
dialogue qui construit le savoir en édifiant un systeme de concepts correspondant au réel
(Schleiermacher, 1999, p. 12).

- L’enjeu éthique : la traduction conditionne les échanges et la communication, fondateurs des
communautés qui sont 1’objet de 1’éthique (Schleiermacher, 1999, p. 12).

Cet enrichissement éthique entre les communautés est au ceeur des travaux de Quine. On peut en
déduire qu’a partir du principe de charité propre, Bachir Diagne inscrit la traduction dans une logique
éthique. Il s’oppose a 1’idée que « les philosophies sont (...) des systemes de pensée séparés,
constitues par des langues et des philosophies grammaticales radicalement différentes » (Diagne,
2022, p. 129). L’objectif de ’auteur de L 'encre des savants est de retrouver au-dela des différends,
le fond ou I'unité des langues a partir des structures linguistiques. Une « telle éthique est une
philosophie de la culture indissociable de la formation des communautés, qui développent I’esprit

dans les echanges et le dialogue » (Schleiermacher, 1999, p. 23). On ne peut que se contenter de

514



L’influence de Willard Van Orman Quine sur Souleymane Bachir Diagne : La traduction comme symbole de richesse des

culture ATRAS 7(1), pp. 513-526
contempler 1’individualité autre et puisqu’il est impossible de se 1’approprier, on doit simplement lui
permettre de pénétrer la sphére qui nous est propre. « L’inclination a accueillir chez soi la parole de
I’étranger », « a la recueillir et a 1’adopter, explique le plaisir que 1’on prend a entendre la poésie
étrangere dans sa langue d’origine » (Schleiermacher, 1999, p. 12). Cette « visée éthique du traduire »
(Diagne, 2013, p. 29) est précisément ce que Bachir Diagne partage avec Quine. Dé¢s lors, I’on peut
s’interroger : La traduction chez Diagne n’est-elle pas un facteur d’unification des peuples ? Le
principe de charité ne fait-il pas de la traduction un symbole de I’inter culturalisme ? A partir de
I’approche du structuralisme génétique, nous essayerons de répondre a ces questions, 1’objectif étant
de montrer,d’une part, le fondement de la pensée de la traduction chez Bachir Diagne. D’autre part,

de démontrer que la traduction est une richesse entre les cultures

Willard Quine et Bachir Diagne : Traduction et principe de charité

Le principe de charité est une notion qui a été développé par Willard Van Orman Quine. 1l pose
I’idée selon laquelle les étres humains peuvent se comprendre. Face a une langue étrangere différente
de la notre, I’homme peut trouver des mécanismes pour communiquer et se faire comprendre par
I’autre. Ce principe renvoie a 1’altérité de 1’autre. Le principe de charité est 1’idée d’apres laquelle,
« afin de se rendre intelligibles les pratiques et discours d’autrui, il est requis, voire nécessaire, de
considérer que les modes fondamentaux de pensée et de pratique de ce dernier ne nous sont pas
radicalement étrangers, mais sont fondamentalement communs aux nétres ». (Wagner, 2020, p. 1).

Ce principe institue un processus de compréhension de 1’alter ego.

Traduction et apprentissage d’une langue

Pour Bachir Diagne, La traduction n’est pas simplement une transposition de mots d’une
langue a une autre. Elle est un acte qui favorise le dialogue entre les cultures. Sur le plan
philosophique , on retrouve cette idée chez un auteur comme Quine. Pour rappel, la these de Willard
Van Orman Quine repose sur une conception de I’apprentissage de la langue qui s’appuie sur le
béhaviorisme. Ce dernier peut se définir de maniere générale comme une théorie mettant en relief
I’étude objective des comportements. Dans ce sens, Le Mot et la Chose se présente comme une
logique construite a partir d’une expérience destinée a examiner la maniére dont le langage se rapporte
au monde et légitime la connaissance. Sous ce rapport, I'apprentissage du langage joue un role
essentiel. D’un point de vue behavioriste, Willard Van Orman Quine fait appel a la psychologie des
stimuli et des réponses, ou a tout ce qui fonde « la signification-stimulus ». Celle -ci pose 1’idée
selon laquelle comprendre une phrase, c’est comprendre un langage. Cela mérite d’étre explicité.
Selon Willard Van Orman Quine, I’établissement et ’utilisation de la langue repose strictement sur

les données publiquement accessibles, c¢’est-a-dire sur 1’observation du comportement des autres.

515



Ondoua Herve Toussaint Atras 15/01/2026

Pour cet auteur, il n’y a rien dans la signification linguistique au-dela des données liées au
comportement langagier publiquement accessible par des locuteurs d’une langue. On peut donc dire
qu’avec lui, la signification d’une expression linguistique est le produit,d’une part, de toutes les
données comportementales qui aident les apprenants et ,d’autre part , du travail des utilisateurs de
la langue qui cherchent a déterminer une signification précise. Mais comment se déroule

I’apprentissage de la traduction a partir des données observables ?

Pour effectuer sa traduction, Willard VVan Orman Quine compare celui qui apprend une langue
a un linguiste de terrain qui entreprend d’élaborer un manuel pour traduire, dans sa propre langue,
une langue indigéne nouvellement découverte. Le linguiste analyse le comportement langagier de
I’indigéne afin de tenter d’obtenir une signification exacte du mot. Par exemple,« un lapin détale
dans la garenne a proximité ; I’indigéne dit “’Gavagai’’, et le linguiste note dans ses tablettes le mot
‘Lapin’ en face de “’Gavagai’’ » (Quine, 1977, p. 60) ou «*’Tiens, un lapin’’ » ( Quine, 1977, p. 60).
Ces commentaires observationnels sont, a titre de traduction provisoire, sujets a étre testé « dans des
occurrences ultérieures » (Quine, 1977, pp. 60-61). Dans un premier temps, le linguiste s’abstiendra
de suggerer des mots a son informateur. L’apprentissage s’effectue a partir du moment ou il a
connaissance de quelques bribes de la langue indigene. Il soumet a 1’approbation de son informateur

des phrases de cette langue, au risque de biaiser les données par ses suggestions (Quine, 1977, p. 61).

Un exemple suffira ici : Soit S1, Sz, Sz trois phrases de la langue indigéne. La traduction réelle

de ces phrases est:
S1=Animal, S> = Blanc et Sz = Lapin.

Les stimuli varient en fonction de chaque phrase. Mais comment le linguiste peut-il savoir que
I’indigéne aurait bien plutot approuvé la phrase S1 que Sz ? Il doit prendre 1’initiative a son tour. C’est
en soumettant a 1I’épreuve les combinaisons de phrases indigénes et les stimulations qu’il peut avoir

une réponse satisfaisante.

Le cas de « Gavagai » est illustratif. Notre linguiste voudrait avoir les informations sur
« Gavagai ». En réaction au comportement de I’indigéne et en présence d’une stimulation, il notera
sur ces tablettes si I’indigéne approuve, désapprouve ou ne réagit pas. Mais « comment reconnaitre
une approbation ou une désapprobation de I’indigéne lorsqu’il la voit ou I’entend? » (Quine, 1977, p.
61). D’emblée, il faut exclure I’idée selon laquelle les gestes peuvent nous permettre d’identifier ses
différents signes. Les gestes ne peuvent pas étre pris pour ce qu’ils semblent représenter. Le linguiste
opte donc pour une nouvelle orientation. Apres avoir demandé « Gavagai » et des questions

semblables en présence de lapins et d’animaux semblables, le linguiste regoit des indigénes de

516



L’influence de Willard Van Orman Quine sur Souleymane Bachir Diagne : La traduction comme symbole de richesse des
culture ATRAS 7(1), pp. 513-526
réponses « Evet » et « Yok » ; il imagine qu’elles peuvent renvoyer a « oui » et « non ». Mais la

question qui demeure est celle de savoir laquelle des deux corrélations possibles est la bonne ?

Le linguiste lui-méme tente 1’expérience et imite les élocutions spontanées de 1’indigéne. S’il
recueille plus de « Evet » que « Yok », il sera motivé a considérer « Evet » pour « oui ». Lui-méme
se mettra a la place de I’indigene et essayera de répondre par « Evet » et « Yok » aux questions de ce
dernier. Celui qui produit les effets les plus sereins est la meilleure option pour « oui ». Ainsi, nous
pouvons dire que les données ultimes auxquelles a acces le linguiste, comme quiconque apprend une
langue, sont les données sur le comportement langagier publiqguement accessible des indigénes. Ces
données font I’unanimit¢é d’une communauté, car elles ont un rapport avec des situations
concomitantes publiquement accessibles. Les « données observationnelles » sont ainsi la source du
linguiste pour accéder a la langue indigéne. La notion de « Gavagai » dépend donc des faits

publiquement accessibles et sur lesquels une communauté linguistique peut s’accorder.

C’est d’abord ces catégories de phrases que le linguiste cherchera a traduire. 1l énonce une
phrase observationnelle en présence des indigénes et vérifie si ceux-ci donnent leur assentiment ou
leur dissentiment a I’énonciation. Au cas ou ils le font, le linguiste conclut que cette phrase est
observationnelle et il la traduit par une phrase a laquelle il donne son assentiment ou son dissentiment
dans les circonstances identiques. Dans le cas précis de « Gavagai », il est important de savoir que
« ce sont les stimulations d’un lapin surgissant sous nos yeux qui portent a I’assentiment, et que ce
sont les autres qui portent au dissentiment » (Quine, 1977, p. 62). Ainsi les données sur le
comportement langagier des indigénes déterminent la traduction des phrases observationnelles. En
pratique, pour résoudre ce probléme sur la correspondance entre les réponses de I’indigéne et les
données observationnelles, « le linguiste tranchera habituellement ces questions de causalité par
intuition, encore que conjecturalement » (Quine, 1977, p. 62). A cet égard, « son jugement intuitif se
fondera sur les détails de la conduite de I’indigéne » (Quine, 1977, p. 62), tels que les« mouvements
scrutateurs de ce dernier » (Quine, 1977, p. 62) mais aussi les « regards qui trahissent chez lui soudain
la reconnaissance ou 1’identification, et autres indices semblables » (Quine, 1977, pp. 62-63).
Toutefois, il faut dire qu’au-dela des données observationnelles, il y a des considérations formelles
qui permettent d’assurer au linguiste I’existence d’une relation qui pousse 1’indigene a faire le choix
sur telle ou telle phrase. Si, juste apres les réponses de 1’indigéne sur une phrase quelconque « S », le
linguiste provoque sur 1’indigéne une stimulation (°, et demande a nouveau « S », et recoit une réponse
opposée, « alors il peut conclure que ¢’est la stimulation ° qui a poussé a choisir la réponse opposée »
(Quine, 1977, p. 63). Cependant, « >’pousser’’ a faire une telle réponse, ce n’est pas la tirer du sujet
indigéne » (Quine, 1977, p. 63). Le « Evet » ou le « Yok » de I’indigéne découle ici d’une

517



Ondoua Herve Toussaint Atras 15/01/2026

combinaison : « C’est la stimulation qui ‘pousse’ a choisir une phrase plus la question ‘Gavagai ?’
qui la suit » (Quine, 1977, p. 63). Willard Van Orman Quine reste dans une logique naturaliste, car il
concoit la signification des termes et des phrases sans faire intervenir la conscience ou la raison. Dans
cette perspective, il convient d’interpréter le sens a partir du comportement d’un locuteur en partant
de son assentiment ou de son dissentiment a nos questions. Une telle analyse implique par conséquent
que s’il y a des objets, c’est parce que la langue met a notre disposition des termes pour en parler.

C’est ici que le principe de charité trouve sa légitimation.

Le principe de charité : vers la reconnaissance culturelle

Au cceur de la philosophie analytique, il y a I’idée selon laquelle, toute langue conditionne une
vision du monde particuliére (Deprez, 2010, p. 81). Une telle approche donne au relativisme culturel
tout son sens. Pour Willard Van Orman Quine, le relativisme culturel n’autorise plus a affirmer
qu’une idée prélogique serait illogique. Pour prendre le cas extréme, « supposons qu’on prétende que
certains indigenes sont disposés a accepter comme vraies certaines phrases traduisibles dans la forme
‘p et non-p’ » (Quine, 1977, p. 99). Il reste toutefois que « cette supposition est absurde au regard de
nos critéres sémantiques » (Quine, 1977, p. 99). Pour ne pas tomber dans le dogmatisme, Willard Van
Orman Quine se demande quels criteres de rechange préférer (Quine, 1977, p. 99). Aussi pense-t-il
qu’une « traduction malicieuse peut rendre les locutions indigeénes aussi étranges que 1’on veut ». De
fait, « une meilleure traduction leur imposera notre logique, et trancherait au prix d’une pétition de
principe la question de la prélogicité, s’il y avait a poser une pareille question » (Quine, 1977, p. 99).
Cette affirmation est au centre de la théorie de I’indétermination. Pour cette théorie, il est possible de
donner plusieurs traductions incompatibles mais toutes valables d’une méme langue parce que les
traducteurs n’ont que les comportements linguistiques des indigenes a leur disposition. Tel est le
principe de charité : il est probable que les assertions manifestement fausses a simple vue fassent
jouer des différentes traductions cachées du langage (Quine, 1977, p. 99). Par conséquent, en cas de
probléme langagier, il faut incriminer la traduction plutét que le locuteur indigéne. On peut donc
déduire que I’inscrutabilité de la référence et I’indétermination de la traduction paraissent s’accorder
avec la théorie de la mentalité primitive : toute langue détermine notre vision du monde. Dans cette
perspective, la mentalité primitive fonctionne comme un type idéal, opposable a un autre type idéal :
la mentalité rationnelle. Tel est I’enjeu du principe de charité. Ce principe de Quine suppose que lors
de D’interprétation, on doit présumer que les croyances des interlocuteurs sont vraies. Nos
interprétations émanent du principe de charité. Autrement dit, nous devons attribuer a autrui des
croyances cohérentes et intelligibles. Un bon traducteur tiendra compte du contexte pour traduire

plutot que critiquer les interprétations qu’il aura regu.

Pour bien comprendre les autres, il faut poser comme principe que leur raisonnement contient un
518



L’influence de Willard Van Orman Quine sur Souleymane Bachir Diagne : La traduction comme symbole de richesse des
culture ATRAS 7(1), pp. 513-526
degré de rationalité et de cohérence. C’est ce principe qui fonde toute idée de traduction chez Bachir
Diagne. Dans L’Encre des savants, il revient sur la pensée de Lévy-Bruhl. Pour mieux conforter
I’identité européenne, jugée rationnelle et logique, I’auteur de la Mentalité primitive avait fabriqué
aux « autres » une mentalité « primtives » et « prélogiques » (Diagne, 2013, p. 25). En attribuant aux
« autres » cette mentalité, Bachir Diagne affirme qu’il ignore simplement le principe de contradiction
et la loi de causalité (Diagne, 2013, p. 26). C’est précisément ce prélogisme que réfutait d’ailleurs
Tempels, tout comme Bergson. Ce dernier récuse la thése du prélogisme que Leévy-Bruhl « croit
pouvoir établir a partir de 1’idée que le primitif serait indifférent aux causes secondes, expliquant
toujours par une cause ‘’mystique’’ un phénoméne que la saine raison nous (...) a appris a rapporter
aux principes naturels invariables (Diagne, 2013, p. 26). L’inférence selon laquelle le « sauvage »
serait ignorant de la relation entre une cause et son effet est elle-méme illogique, affirme Bergson
(Diagne, 2013, p. 26). Ce prétendu principe prélogique est contradictoire. Bergson en donne un
exemple. Le comportement d’un homme qui compte « sur le courant de la riviére pour porter son
canot, sur la tension de son arc pour lancer sa fléche, sur la hache pour entamer le tronc de ’arbre,
sur ses dents pour mordre ou sur ses jambes pour marcher » (Bergson, 1976, p. 151) illustre que ces
hommes ont conscience de ce que signifie I’invariabilité des lois naturelles (Diagne, 2013, p. 26). Cet
exemple montre qu’on ne saurait traiter la mentalité d’un peuple comme incompréhensible. Bachir
Diagne retrouve ici le principe de la charité. Pour lui, ce principe plaide pour la reconnaissance et
I’échange entre les cultures sans préjugés. Ce principe est déterminant pour la traduire. La charité
suppose que les interlocuteurs partagent la méme logique et relévent de la méme humanité. Elle
implique un mouvement d’unité et de solidarité entre les peuples. Pour lui, « en matiére de savoirs, il
n’y a pas de propre » (Diagne, 2017, p. 77). Les peuples ne peuvent pas vivre en autarcie. lls sont
obligés de dialoguer et de communiquer. La traduction apparait comme le processus de
compréhension entre les individus dont les actes linguistiques sont différents. C’est donc vers une

approche charitable et universelle avec autrui que nous conduit la pensée de Bachir Diagne.

Bachir Diagne et la traduction comme affirmation des identités

Pour Bachir Diagne, la traduction s’inscrit dans un cadre de décolonisation et d’affirmation des
identités africaines. Pour le penseur sénégalais, la traduction va au-dela du simple acte linguistique,
car elle joue un role fondamental dans la construction et I’affirmation de 1’identité. Dans ce sens, la
traduction est un processus de mise en communication entre les cultures. Des lors, les individus et les
communautés s approprient réciproquement les savoirs issus d’autres cultures tout en préservant les

leurs.

Alexi Kagamé, Kwasi Wiredu et Souleymane Bachir Diagne : vers le relativisme de la traduction

519



Ondoua Herve Toussaint Atras 15/01/2026

Revenons sur la these de Tempels. Pour lui, les Bantu parlent tout naturellement leur philosophie.
Ils ont un « parler ontologique » ; « leur langage n’est pas comme le noétre, ils parlent de maniére
tellement concréte, en des mots qui se rapportent immédiatement aux choses mémes », « ces peuples
parlent de « fagon réaliste » ou encore « ontologiquement » (Tempels, 1949, p. 696). Tempels invite
les linguistes qui étudient les peuples bantous a adopté la maniére dont il avait procédé avec les
ethnographes afin de retrouver la logique des langues qu’ils étudient. Il précise que c’est « seulement
par la compréhension de la mentalité des Noirs que 1’on peut arriver a dégager la structure générale
de leur langage » (Tempels, 1948, p. 759). Le travail de ces linguistes bantouistes lui permettra de
confirmer les résultats des ses analyses. Kagamé poursuivra cette forme de linguistification de
Tempels. Dans la philosophie bantu comparée, il reconnait le mérite de Tempels d’avoir ouvert la
voie mais estime que la méthode était déficiente. La bonne méthode, selon Kagamé est « celle qui e(t
consisté a choisir une “’zone culturelle déterminée’” » et « la langue particuliére qui y est parlée pour
examiner et lire dans celle-ci, ainsi que dans d’autres aspects de la culture » (Bachir Diagne, 2010, p.
36) «les éléments philosophiques qui s’y trouvent “’incarnés’’, en évitant de s’attarder sur les aspects

qui relévent de I’ethnologie » (Kagamé, 1978, p. 7).

De ce qui précede, Kagamé reproche au pere Tempels d’étre resté superficiel, il n’est pas allé
loin « dans la voie consistant a creuser en déca de 1’ethnologie, qu’il avait lui-méme ouverte »
(Diagne, 2010, p. 36). Au terme de cette démarche, Kagameé, en vient a ce qu’il appelle « la
philosophie-linguistique ». Précisons que la « philosophie-linguistique » de Kagame est une approche
qui explore le rapport entre la pensée et le langage. Il met 1’accent, d’une part, sur I’importance de la
langue dans la construction de I’identité culturelle et,d’autre part, sur les specificités culturelles et
linguistiques de 1’ Afrique. Tempels et Kagamé, bien que venant de traditions différentes, soulignent
I'importance de la traduction non seulement comme un moyen de communication, mais aussi comme
acte qui engage des enjeux de pouvoir, d'identité et de culture. Pour eux La traduction, transcende le
simple échange linguistique et devient un acte profondément philosophique et politique. Cet argument
rompt totalement avec le nationalisme ontologique des auteurs comme Heidegger. lls critiquent
particuliérement le nationalisme d’ Aristote. Pour rappel,la table des neuf ou dix catégories d’ Aristote
constitue un systéme de classification des différentes maniéeres dont les choses peuvent étre dites ou
caractérisées. Aristote a développé un systeme de classification qui vise a organiser la connaissance
par le biais de catégories. Les catégories permettent de structurer la pensée et d’analyser les étres.
C’est ce schéma aristotélicien que Kagamé remet en question. Pour lui, la thése d’Aristote est
inadaptée pour saisir la complexit¢ de la pensée africaine. Les catégories d’Aristote sont
discriminatoires et constituent une injustice pour la pensée africaine. Les Africains ne sont pas soumis

a une classification linéaire. Le penseur rwandais a pour ambition de repenser ces catégories, le but

520



L’influence de Willard Van Orman Quine sur Souleymane Bachir Diagne : La traduction comme symbole de richesse des
culture ATRAS 7(1), pp. 513-526
étant de les adapter et de créer un cadre conceptuel qui coincide avec la réalité africaine. Il s’agit,
pour lui, de valoriser la pensée africaine. Le projet de Kagamé est « d’exhumer de la grammaire des
langues bantu I’ontologie qui est incarnée. La « philosophie-linguistique [est] analogue a celle dont
I’onto-logique aristotélicienne est, pour lui, entierement inscrite dans la grammaire grecque »
(Diagne, 2013, p. 40). L’ontologie d’Aristote est conservée prisonniere de la langue grecque.
L’ontologique d’Aristote comme grammaire du raisonnement en général n’est rien d’autre que la
grammaire grecque. Pour Kagamé, « il s’agit de poser a coté d’une philosophie qu’il appelle
“’européo-américaine’” une philosophie bantu » (Kagamé, 1978, p. 126) dans cette derniére , en
particulier, « le verbe étre ne joue que le role de copula et doit en conséquence s’accompagner d’un
attribut ou d’un complément circonstanciel de lieu ». Il ajoute plus loin ; « la fameuse formule : je
pense, donc je suis n’a aucun sens en langues bantu » (Kagamé, 1978, p. 126). Kagamé remet ainsi
en question 1’idée de catégories logiques supralinguistiques. Tel est I’enjeu de la philosophie-
linguistique. Elle « gagnera beaucoup a s’éclairer de I’histoire des traductions, dans le monde de
I’islam, des textes de la philosophie grecque, ainsi que de la manicre dont ces traductions ont fait de
la langue arabe une langue philosophique » (Diagne, 2000, p. 46). Pour mieux comprendre
I’importance de la traduction, Bachir Diagne met en relief'la vision de Kagamé et de Wiredu. L’auteur
de la philosophie bantu comparée, souligne le relativisme en traduction. Il y’aurait ainsi des
grammaires philosophiques différentes et par consequent des langues avec cogito et des langues sans
cogito. (Diagne, 2013, p. 41). Le relativisme pose 1’idée selon laquelle la signification un texte peut
changer en fonction du contexte socio-culturel. Dans ce contexte, le relativisme de la traduction
implique qu’une signification enracinée dans une langue peut étre perdue dans une traduction. Dés
lors, il faut enrayer toute hégémonie des langues dominantes. La traduction doit éviter toute visée
assimilatrice. Elle doit respecter les valeurs locales. Le caractére subjectif de la traduction conduit a
des variations de sens dans la compréhension d’un méme texte. C’est ce qu’évoque Derrida en

analysant la question du sujet :

Evoquant le sacré, Derrida affirme dans Des tours de Babel :

Il se livre a la traduction qui s'adonne a lui. 1l ne serait rien sans elle, elle n'aurait pas lieu sans

lui, I'un et l'autre sont inséparables. (...) C'est le texte absolu parce qu'en son événement il ne
communique rien, il ne dit rien qui fasse sens hors de cet événement méme. (...) Et comme
aucun sens ne s'en laisse détacher, transférer, transporter, traduire dans une autre langue
comme tel (comme sens), il commande aussitot la traduction qu'il semble refuser. Il est
traductible et intraduisible. (Derrida, 1985, pp. 6-247)

Il n’y a donc pas de traduction achevée.

C’est la méme approche que développe Kwasi Wiredu. Il montre que le mot « Vérité » est

521



Ondoua Herve Toussaint Atras 15/01/2026

traduit en fonction du registre. Ainsi, par exemple dans un sens purement cognitif, il n’y a pas de mot
akan pour traduire la vérité. Les contraintes linguistiques entre « I’akam » et I’anglais permettent de
reconsidérer la question de la vérité (Wiredu, 1996, p. 107). La traduction doit respecter le sens et le
contexte culturel d’origine tout en rendant le texte compréhensible dans une autre langue. Pour lui,
par exemple, les concepts philosophiques africains doivent étre traduits dans un contexte qui reste
fidéle a la pensée africaine tout en étant ouvert a d’autres langues. Pour Wiredi, on doit penser la
traduction dans le croissement des perspectives. C’est la voie que choisit Bachir Diagne. Puisque

pour lui, « il y a toutes les raisons de croire que c’est celle de 1’avenir » (Diagne, 2013, p. 43).
Souleymane Bachir Diagne et la question de la traduction du temps

La question du temps est au cceur de la réflexion de Bachir Diagne. Il revient sur la maniére dont
les sociétés africaines analysent le temps différemment des conceptions occidentales. Il se pose la
question de savoir si I’on devrait poser I’idée selon laquelle les cultures différent du fait qu’elles ont
une conception du temps différente. Pour I’illustrer, il revient sur la conception africaine du temps
notamment sur le discours ethnologique. Pour rappel, en février 2007, Nicolas Sarkozy lors de son
voyage a Dakar affirmait que les Africains avaient leur propre conception particuliere du temps qui
justifie qu’ils fussent « insuffisamment entrés dans 1’Histoire ». Ce cliché présuppose que les
Africains ne seraient pas en synchronie avec le rythme du monde (Diagne, 2013, p. 54). Quoique
Bachir Diagne parle de I’incongruité du discours de Sarkozy, il questionne en profondeur cette
approche qui n’est pas en rupture avec la vision afro pessimiste. Notons que « ’afro pessimisme
repose sur cette proposition que les raisons du “’retard’’ du continent sur le reste du monde sont a
chercher dans la culture, la vision du monde des Africains » (Diagne, 2013, p. 54). Un de ces auteurs
se nomme John Mbiti. Dans son ouvrage African religions and philosophy, il aborde la question du
temps a ’image des cultures africaines. Selon lui, la conception africaine du temps rompt avec celle

occidentale. Ses principales theses sont sept :

- Le temps est une composition d’événements. Cela veut dire que « c’est ’événement qui
définit le temps (...), le temps est le plein d’événements, il n’est ni leur cadre au sens kantien,
ni un ordre de leur succession au sens leibnizien » (Diagne, 2013, p. 56).

- Le passé est la dimension la plus importante du temps. Le temps est ce qu’il déja advenu. Il
« s’identifie totalement au passé » (Diagne, 2013, p. 56).

- Le présent est continlment en mouvement avec le passé. Cela veut dire que « le présent puisse

son sens dans le passé vers lequel il est orient » (Diagne, 2013, pp. 56-57).

522



L’influence de Willard Van Orman Quine sur Souleymane Bachir Diagne : La traduction comme symbole de richesse des
culture ATRAS 7(1), pp. 513-526

- Il n’y a virtuellement pas de futur. Cela veut dire « qu’on ne peut envisager I’avenir au-dela
d’un horizon de quelques mois, au-dela de demain, au-dela de I’ombre qu’il projette en arriére,
déja maintenant » (Diagne, 2013, p. 57).

- Les langues et les calendriers africains manifestent ces théses et les prouvent. Mbiti examine
les temps verbaux, il aboutit & la conclusion selon laquelle ils « n’y a pas de mots ou
expression concret pour signifier I’idée d’un avenir lointain ». (Mbiti, 1990, p. 17).

- La planification a long terme est chose étrangere a la sociéte. Les peuples africains ignorent
tout du progres, ils n’ont pas de projet pour I’avenir. (Diagne, 2013, p. 58).

- Ladimension future du temps s’est imposée aux Africains de I’extérieur et ils n’ont pas encore
véritablement fini de se 1I’approprier.

D’une fagon générale, Mbiti pense que, chez les occidentaux, le temps est linéaire, alors que chez
les africains, il est cyclique et relationnelle. Leur temporalité valorise les rituels, les traditions et les
récits. La notion de « I’éternel maintenant » est fondamental et renvoie au fait que le présent est
enrichi par les influences du passé. Bachir examine comment ces différentes conceptions peuvent
influencer la maniére dont les sociétés pensent leur histoire, leur avenir et leur identité. Une telle
perspective conduit Bachir Diagne a concevoir la traduction comme un moyen de créer des dialogues
interculturels qui respectent I’approche temporelle des différents peuples. Cette perspective fait de la
traduction un humanisme. En tant qu’humanisme, la traduction rapproche les peuples. Bachir Diagne
définit ainsi la traduction comme la langue des langues. Il n’y aurait donc pas de langue supra
universelle dont dépendraient les autres. Les langues se valent. Il n y’aurait pas une langue universelle
auxquelles les autres viendront se greffer. L’auteur De langue a langue rompt avec les partisans du
nationalisme linguistique. Les théoriciens de cette approche soutiennent que toute langue est
I’expression d’une vision du monde particuliére. « La langue nationale est identifiée a une vision du
monde, et cette derniére a la personnalité nationale » (Towa, 1975, p. 96). Cette thése est défendue
par les nationalistes européens, notamment par les romantiques allemands. Humboldt considérait
chaque langue comme la caractérisation du peuple qui la parle (Towa, 1975, p. 96). Aussi, affirment-
ils que I’esprit d’un peuple et sa langue sont liés. Herder avait déja soutenu une these pareille. Or a
lire Bachir Diagne, la traduction brise le nationalisme linguistique et la prétendue domination d’une
langue. Selon I’auteur, qui cite Casanova, le seul moyen de « lutter contre une langue dominante,
c’est d’adopter une position “athée” et, donc de ne pas croire au prestige de cette langue » (Diagne,
2013, p. 17). Bachir Diagne déconstruit ici tout mouvement qui sacralise une langue. Le contact de
deux langues suppose un lien de réciprocité que le traducteur met en relief . De plus, la traduction

déhiérarchise les rapports entre les peuples. Elle est un vecteur de métissage entre langues et cultures

523



Ondoua Herve Toussaint Atras 15/01/2026

(Diagne, 2024, p.15) C’est par la traduction et le foisonnement des langues que les peuples se

rencontrent. Il affirme :

Ce livre présente une réflexion sur la traduction et sur sa capacité, son pouvoir de créer une
relation d’équivalences, de réciprocité entre les identités, de les faire comparaitre, ¢’est-a-dire
paraitre ensemble sur un pied d’égalité, en faisant que de langue a langue on se parle et on se
comprenne. Comme 1’a écrit Antoine Berman, la traduction n’est rien si elle n’est mise en
rapport. Ce livre se veut donc un « éloge de la traduction » et une invitation a la reconnaitre
comme un « humanisme », exprimant une vision optimiste de ce qu’elle peut accomplir.

(Diagne, 2013, p. 14)

Dés lors, I’intraductibilité n’a pas de sens, car aucune langue ne peut refléter a elle seule le logos.
(Cassin, 2013, pp. 1- 10). On peut comprendre la raison pour laquelle 1’auteur De langue a langue
définit la traduction comme un acte d’échange. La traduction met en relief deux altérités qui
s’entendent malgré leurs différences. Elle « célébrer le pluriel des langues et leur égalité » (Diagne,
2022, p. 19). Il considere la traduction comme « une des réponses aux conséquences de la domination
linguistique. Son éthique de la réciprocité est aussi une dimension du combat politique contre
I’inégalité » (Diagne, 2022, p. 162). La traduction est source de dialogue et de métissage ; elle est une
domestication de la différence. Faire de la traduction, c’est donc, faire 1’éloge de 1’égalité entre les
langues, c’est réconcilier les identités plurielles. En effet, la réflexion sur traduction a souvent été
dominée par les paradigmes occidentaux. Pour I’auteur sénégalais, il faut sortir de la dictature de la

traduction et intégrer d’autres dimensions culturelles ( Tachtiris, 2024).
Conclusion

La question de la traduction est au cceur des analyses de Souleymane Bachir Diagne. Pour
comprendre les enjeux théoriques de sa philosophie, il faut remonter au principe de charité tel qu’il
est posé par un auteur comme Willard Van Orman Quine. Pour cet auteur, le principe de charité est
un pont qui établit un rapport entre les hommes de cultures différentes. Il renvoie a 1’altérité de I’autre,
car il met en relief la compréhension de 1’autre. Face a ce qui parait illogique ou irrationnel, la
tentation est de penser que ces étres sont privés de raison et disqualifier de I’humanité. Pour Quine,
ce serait une erreur. Il s’agit de ne pas présupposer que ces étres sont irrationnels parce qu’ils pensent
différent de nous (Walter, 2019). C’est ici que le principe de charité trouve son sens. Il s’agit, a
travers ce principe de chercher a dépasser « les apparentes contradictions de la langue étrangére pour
accéder a la logique de I’autre dans sa propre langue » (Walter, 2019, p. 1). Par conséquent, « cela
nécessite une attitude a la fois humaine et intellectuelle, ne pas projeter sa propre rationalité sur le

raisonnement de I’autre, ne pas projeter sa propre logique sur la logique de 1’autre » (Walter, 2019,
524



L’influence de Willard Van Orman Quine sur Souleymane Bachir Diagne : La traduction comme symbole de richesse des
culture ATRAS 7(1), pp. 513-526
p. 1). L’apparente contradiction logique chez un interlocuteur est le reflet d’une mauvaise traduction
(Quine, 1977, p. 101). Ce principe Iégitime la philosophie de Bachir Diagne. Pour lui, la traduction
permet de mettre en contact les peuples. C’est la raison pour laquelle il critique le nationalisme
linguistique. Il ne s’agit plus d’opposer les cultures et les langues au logos. La traduction s’oppose a
toute philosophie du choc des civilisations. Bien plus, en traduisant une langue a une autre, on enrichit
non seulement le patrimoine culturel mais aussi la philosophie de I’inter culturalisme. La traduction
se présente donc comme une opportunité de faire émerger de nouvelles significations. Cela serait
particulierement bénéfique pour les cultures africaines qui ont souvent été académiquement
marginalisées.
A Propos de ’auteur
Hervé Toussaint Ondoua est enseignant chercheur a I’E. N. S de Bertoua. Titulaire d’un PhD en
philosophie du langage, il est spécialiste des questions en liées avec le postmodernisme, le
postcolonialisme, le poststructuralisme...etc. Il a publié plusieurs articles dans ces domaines. Aprées
son poste de chercheur invit¢é a I’Universit¢ de Mulhouse, Ondoua a repris ses activités

professionnelles a I’E.N.S de Bertoua-Cameroun. https://orcid.org/0009-0005-2609-1283

Financement: Cette recherche n’est pas financée.

Remerciements: Non applicable

Originalité : Notre protocole évalue I'impact sur la créativité et la coopération via une grille
critériée.

Conflits d’intéréts: Les auteurs ne déclarent aucun conflit d’intéréts.

Déclaration sur ’intelligence artificielle: L’IA et les technologies assistées par I’[A n’ont pas été
utilisées.

Références

Bergson, H. (1976). Les deux sources de la morale et de la religion. Presses universitaires de
France.

Cassin, B. (2013). Penser en langues. Trivium. https://doi.org/10.4000/trivium.4768

Diagne, S. B. (2000). Revisiter « La philosophie bantoue » : L’idée d’une grammaire
philosophique. Politique africaine, (78), 44-53.

Diagne, S. B. (2013). L encre des savants : Réflexions sur la philosophie en Afrique. Présence
Africaine.

Diagne, S. B. (2017). Pour un universel vraiment universel. In Ecrire I'Afriqgue-Monde (Ateliers de
la pensee) (pp. 71-78). Jimsaan.

Diagne, S. B. (2024). De langue a langue : L hospitalité de la traduction. Albin Michel

Deprez, S. (2010). Lévy-Bruhl et la rationalisation du monde. Presses universitaires de Rennes.

Kagamé, A. (1978). La philosophie bantu comparée. Présence Africaine.

Mbiti, J. (1990). African religions and philosophy. Heinemann.

Mounin, G. (1963). Les problemes théoriques de la traduction. Gallimard.

Quine, W. V. O. (1977). Le mot et la chose. Flammarion.

Schleiermacher, F. (1999). Des différentes manieres de traduire. Points Essais.

525


https://orcid.org/0009-0005-2609-1283
https://doi.org/10.4000/trivium.4768

Ondoua Herve Toussaint Atras 15/01/2026

Tachtiris, C. (2024). Traduction et race. Routledge.

Tempels, P. (1949). La philosophie bantoue. Présence Africaine.

Tempels, P. (1948). L’étude des langues bantoues a la lumiere de la philosophie bantoue. Présence
Africaine, (5), 755-760.

Towa, M. (1975). Langue nationale et personnalité nationale. ABBIA : Revue culturelle, (29-30),
95-120.

Wagner, H. (2020). Principe de charité. Anthropen. https://doi.org/10.47854/YMBO3929

Walter, C. (2019). La vie aux hasards. https://www.philomag.com/blogs/la-vie-aux-hasards?page=1

Wiredu, K. (1996). Cultural universals and particulars: An African perspective. Indiana University
Press.

526


https://doi.org/10.47854/YMBO3929
https://www.philomag.com/blogs/la-vie-aux-hasards?page=1

